

Se essa não foi uma preocupação dos semioticistas guinte, pode ser lido como texto da cultura. numa das linguagens da comunicação e, por consecodificação. Graças ao código o sistema é modelizado tam de construção a partir de diferentes processos de da linguagem natural às linguagens criadas para fins biológicos; dos comportamentos às máquinas; enfim, mas de signos. Ou, para ser mais preciso, as relações presente ao situarem, no centro dessa investigação, da cultura, sem dúvida foi uma questão que esteve russos ao traçarem os rumos da abordagem semiótica que nenhum sistema semiótico é dado: todos resulespecíficos. Com isso, a semiótica da cultura entende plásticas às artes cênicas; da magia aos sistemas estabelecidas entre diferentes sistemas culturais: dos não a cultura propriamente dita, mas sim seus sistediferenciada daquela praticada pela antropologia? mitos às religiões; da literatura ao cinema; das artes ual seria o sentido de uma disciplina teórica se pressuposta uma estratégia conceitual para o estudo da cultura se nela não estives.

A concepção da cultura como sistema modelizante não foi apenas uma noção que levou os semioticistas russos a definir a cultura como texto. Trata-se de uma formulação que orientou o pensamento formador da disciplina teórica que floresceu na Rússia a partir dos anos 50 e que ficou conhecida como Escola de Tártu-Moscou. Contudo, não é apenas a riqueza dos conceitos que consagraram e propagaram as discussões de Tártu. É preciso reconhecer a atualidade desse pensamento semiótico. Compreender a cultura como texto tornou-se o grande imperativo nesse momento em que a tecnologização dos sistemas comunicacionais e, conseqüentemente, a expansão de seus sifiguagens estão diretamente relacionadas às diferentes formas de modelização de

Fapesp, 1995)

de Mikhail Bakhtin (Rio de Janeiro, Imago; São Paulo va, 1989) e O Romance e a Voz. A Prosaica Dialógica Bakhtin e o Formalismo Russo (São Paulo, Perspecti-2001. Publicou, dentre outros, Analogia do Dissimilar:

comunicacionais e, conseqüentemente, a expansão de seus códigos imperativo nesse momento em que a tecnologização dos sistemas Um dos modernos instrumentos teóricos para a análise semiótica semioticistas conceberam como texto, dialogía e daquilo que lúri e de suas linguagens estão diretamente vinculadas às diferentes entre nós. Compreender a cultura como texto tornou-se o grande escola de semiótica o assunto deste livro. Há todo um esforço de procede da tendência semiótica que se formou na Rússia a partir conceitos que consagraram e propagaram as formulações dessa reconhecimento da atualidade das idéias tão pouco conhecidas diversificada constituição. Contudo, não é apenas a riqueza dos dos anos 50 e ficou conhecida como Escola de Tártu-Moscou rede planetária de comunicação é um exemplo vivo do que os modelizações entre os sistemas culturais. O crescimento da Trata-se da concepção de texto como sistema semiótico de Lotman desenvolven em seus estudos sobre a semiosfera

IRENE MACHADO é professora do Programa de

cultura e das mídias a partir dos estudos russos. E da PUC-SP onde ministra cursos sobre semiótica da Estudos Pós-Graduados em Comunicação e Semiótica

de Comunicação, Semiótica, Cultura, lançada em editora científica de Galáxia. Revista Transdisciplinar

> 2003 M14

estabelecer um diálogo entre a semiótica russa e a avaliações críticas, históricas e de expansão. Por isso, cultura brasileira. reservou para o capítulo final um artigo que procura

semiótico da cultura e o ensaio de Peter Torop que de modo a conduzir o leitor das idéias formadoras às Essas traduções foram inseridas no corpo do texto trata de uma avaliação contemporânea da escola do russo o texto-manifesto das teses para o estudo desse pensamento. Para isso, traduziu diretamente

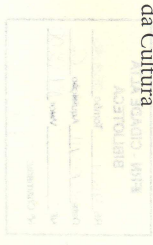
e as significações, mas como um conjunto de formuladialogicamente macrossemiótica. mas culturais a partir de uma perspectiva sistêmica e ções para a introdução de um modo de olhar os siste se definiu como uma teoria semiótica sobre os signos estudos sobre a semiosfera. logia e daquilo que lúri Lótman desenvolveu em seus do que os semioticistas conceberam como texto, diarede planetária de comunicação é um exemplo VIVO para oferecer ao estudioso brasileiro as diretrizes Os estudos reunidos nesse livro foram pensados Nesse sentido, a Escola de Tártu-Moscou jamais

um sistema em relação ao outro. O crescimento da

# IRENE MACHADO

# ESCOLA DE SEMIÓTICA

A Experiência de Tártu-Moscou para o Estudo da Cultura







Copyright © 2003 by Irene Machado

Direitos reservados e protegidos pela Lei 9.610 de 19.02.98. É proibida a reprodução total ou parcial sem autorização, por escrito da editora.

ISBN 85-7480-117-8

### IFRN - CIDADE ALTA BIBLIOTECA RB 9631 Tombo 953830 Deta 22/03/11 Aquinição C NF Valor 1929 00 Nº Chamada: 81 22 Nº Chamada: 81 22

Direitos reservados à
ATELIE EDITORIAL
Rua Manoel Pereira Leite, 15
06709-280 – Granja Viana – Cotia – SP
Telefax (11) 4612 9666
www.atelie.com.br / atelie\_editorial@uol.com.br
2003

Foi feito depósito legal

Agradeço ao professor Peeter Torop, do Departamento de Semiótica da Universidade de Tártu, Estônia, a concessão dos textos russos bem como o direito para a publicação em português.

#### SUMÁRIO

#### A Fecola

| Bibliografia                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Semiótica da Cultura como Programa de Defesa da<br>Semiodiversidade                                    |
| História Textual175                                                                                    |
| Projeções da Semiótica da Cultura no Brasil 173                                                        |
| Apêndice                                                                                               |
| Bibliografia170                                                                                        |
| Vocabulário Básico de Semiótica da Cultura 155                                                         |
| Alfabeto Semiótico e Terminologia Científica151                                                        |
| Modelização como Metáfora Epistemológica da Semiose 148                                                |
| Modelização e Competência Metalingüística 146                                                          |
| Modalização e Competência Interpretativa143                                                            |
| Competência Semiótica141                                                                               |
| 4. Metalinguagem                                                                                       |
| Postscriptum às Teses Coletivas sobre a Semiótica da Cultura – Iúri M. Lótman e Bóris A. Uspiênski     |
| aos Textos Eslavos) – V. V. Ivanov; I. M. Lotman; A. M.<br>Piatigórski; V. N. Topórov; B. A. Uspiênski |
| Teses para uma Análise Semiótica da Cultura (Uma Aplicação                                             |
| 3. As Teses                                                                                            |
| A Escola como Universidade                                                                             |
| A Escola como Faculdade92                                                                              |
| A Escola como Academia                                                                                 |
| A Escola como Teoria                                                                                   |
| A Escola como uma Corrente Científica 71                                                               |
| A Escola de Tártu como Escola – Peeter Torop                                                           |
| 2. A ESCOLA                                                                                            |

#### Preâmbulo

atributo que dedico ao trabalho de Haroldo de Campos). rei para um segundo momento a explicitação da força conceitual desse russos no Brasil, e ao "talento poliédrico" de Haroldo de Campos (deixa-Schnaiderman, professor, tradutor e ensaísta que introduziu os estudos dúvida alguma devemos muito ao trabalho pioneiro de Bóris ram que se formassem por aqui obras críticas que têm garantido um rência de obras traduzidas ou a dificuldade de acesso aos textos impedimento de estudos teóricos russos. Prova disso é que nem mesmo a cadiálogo profundo com as investigações de tão distante paragem. Sem Temos, no Brasil, uma verdadeira "necessidade cultural" de desenvolvivolvidos nos campos da arte, da literatura, da lingüística e da semiótica. presença e uma pertinência marcantes nos estudos que aqui são desenacesso aos textos. A sorte dos teóricos entre nós não foi a mesma daquela tando com uma produção farta e continuada, as teorias russas têm uma dos escritores, poetas ou romancistas. Curiosamente, mesmo não contura e artes bem como de semioticistas russos conhecem o dilema de Todos aqueles que trabalham com bibliografia de teóricos da litera-

Esse livro surgiu de uma dupla ousadia: atender à necessidade de disseminação das idéias russas entre os estudiosos brasileiros e dar continuidade, ainda que modestamente, ao empreendimento de meus mestres. Essa tarefa, além de não ser fácil, implica uma imensa responsabilidade.

A idéia de que a dificuldade de acesso aos textos não impediu a formação de um campo de investigação favorável é uma questão delicada e merece ser examinada com cuidado.

Comecemos pela tentativa de eliminação de equívocos.

Existe, de fato, uma carência de tradução das teorias russas. Contudo, isso não deve ser atribuído tão-somente ao fato de haver "poucos" estudiosos da língua russa no Brasil. Afinal, e felizmente, temos não apenas traduções de excelência das obras de Dostoiévski, Tolstói, Púchkin, Maiakóvski, como também traduções renovadas e muitas delas refeitas. O problema que envolve os textos teóricos é, reconhecidamente, de outra natureza.

Tampouco quero correr o risco de atribuir a falta de traduções de teóricos russos, comparativamente aos escritores da literatura, a um suposto desconhecimento. Reconheço que não temos ainda uma forte e farta tradição crítico-teórica na área. A verdade é que os estudiosos da literatura, da arte e das teorias russas não são, necessariamente, aqueles que dominam a língua e, inversamente, muitos dos que dominam a língua não manifestaram vocação para os estudos teóricos. Uma coisa, porém, é certa: grande parte daqueles que se iniciam nos estudos teóricos da literatura, da arte, da lingüística, da semiótica de extração russa, descobre um manancial de reflexões críticas potencialmente capazes de mobilizar o pensamento e dar respostas precisas a conjuntos de problemas das mais variadas fontes. E é exatamente aqui que a presença dos russos dentre nós se torna incisiva<sup>1</sup>.

Roman Jakobson é uma das presenças mais contundentes de nosso cenário acadêmico e intelectual. Ainda que não tenhamos uma

merecida divulgação das centenas de artigos que publicou nas mais variadas línguas do Ocidente e do tronco eslavo, temos *Lingüística e Comunicação* (São Paulo, Cultrix, 1971), um livro que, editado especialmente para o leitor brasileiro, cumpriu sua função: alterou radicalmente os currículos de cursos universitários e até mesmo do estudo da língua como fenômeno de comunicação nas escolas de formação básica. Qual é o manual escolar que não inclui no elenco de sua temática o estudo sobre as funções da linguagem? Qual é a pesquisa acadêmica guagens dos meios de comunicação?

Jakobson encontrou no Brasil não apenas interlocutores e amigos como Haroldo de Campos e Bóris Schnaiderman (responsáveis igualmente pela edição do volume que reúne as palestras de Jakobson no Brasil em 1972: *Lingüística. Poética. Cinema*, São Paulo, Perspectiva, 1980). Foi o mestre de nosso conceituado lingüista Joaquim Mattoso Câmara, responsável pela tradução do monumental *Fonética e Fonologia* (Rio de Janeiro, Acadêmica, 1969). Amigos e discípulos não pouparam palavras para honrar o semioticista da lingüística e da poética. Para João Alexandre Barbosa (editor de *Poética em Ação*, São Paulo, Perspectiva/Edusp, 1990), Jakobson é um *continente*; para Haroldo de Campos, é o *poeta da lingüística*.

Outro teórico cuja obra já conquistou sua importância entre nós é Mikhail Bakhtin. Contudo, diferentemente do que aconteceu com a obra de Jakobson que carece ainda de traduções, os textos de Mikhail Bakhtin e de seu círculo intelectual já se encontram praticamente traduzidos para o português e amplamente disseminados. Nesse caso, vale destacar o importante trabalho de Paulo Bezerra, que não é um condições em que o teórico do dialogismo concebeu, escreveu e publicou seus trabalhos. Bezerra acaba de nos brindar com a tradução de uma das obras mais polêmicas do grupo: O Freudismo, escrito, evidentemente, por Valentim Volochinov, mas que a edição brasileira atribui a Bakhtin (São Paulo, Perspectiva, 2001). Tornou-se praticamente impossível estudar semiótica da cultura no Brasil fora da perspectiva

A esse tema dediquei o artigo: "Projections: Semiotics of Culture in Brazil", Tartu, Sign Systems Studies, nº 29. 2, 2001 ("Projeções da Semiótica da Cultura no Brasil", ver Apêndice).

teórica traçada por Bakhtin. E não estou dizendo isso pensando apenas nos casos de análise de sistemas culturais brasileiros. Estou me referindo a todo e qualquer estudo sobre qualquer sistema da cultura, como, por exemplo, os tão disseminados estudos sobre o hibridismo, a crioulização, a mestiçagem da cultura na era da tecnologia digital.

a academia tem desferido contra o conjunto de formulações. pectiva, 1989). Tomando por base esses poucos textos, é pouco provácom a política de seu tempo, como pude examinar em outro trabalho cas do início do século, o volume não dá conta da produtiva relação produção dos formalistas o volume básico continua sendo a edição semiótica da cultura da Escola de Tártu-Moscou. Para a vertiginosa gação: as obras crítico-criativas do formalismo russo e os estudos de dos conjuntos teóricos produzidos por dois grandes eixos de investiausências. E aqui, sim, é possível verificar o quanto a falta de materiais tífico. E, no entanto, não têm sido poucas as críticas e desagravos que vel que seja possível formular julgamentos de reconhecido rigor ciendesses teóricos com o construtivismo, com o cinema, com o teatro e prejudicou a tormação de pensamentos mais apurados. Esse é o caso (Analogia do Dissimilar. Bakhtin e o Formalismo Russo, São Paulo, Pers-Apesar de reunir textos inaugurais desse movimento das idéias poéti-Teoria da Literatura: Formalistas Russos (Porto Alegre, Globo, 1972). A par dessas presenças gloriosas, não podemos ignorar as grandes

Quanto às teorias dos semioticistas da Escola de Tártu-Moscou, é possível dizer que são praticamente desconhecidas. Também o vasto conjunto de textos produzidos pelos mais variados teóricos se limita à única edição: *Semiótica Russa* (São Paulo, Perspectiva, 1979), organizada por Bóris Schnaiderman com um time de tradutores altamente especializados.

O grande mérito desse quadro das publicações russas entre nós, que oscila entre altos e baixos, permanecendo bem longe do razoável, é não ter impedido o desenvolvimento dessa linha de pesquisa. A razão para isso é simples: os estudiosos brasileiros que não lêem russo habituaram-se ao estudo comparativo das versões nas mais variadas línguas ocidentais. Reconhecemos que, apesar de toda a dificuldade, não se pode prescindir

do pensamento russo no campo da teoria literária, das artes, da lingüística, da comunicação e da semiótica. Por isso, tenho insistido na defesa do aumento quantitativo de traduções e qualitativo de pesquisas teórico-críticas. O problema da língua, bem como a falta de tradutores especialistas nas questões teóricas, nunca foram e não podem ser obstáculo para a compreensão desse pensamento. Aqui meu ponto de vista pode seguir numa direção contrária à de muitos estudiosos dos autores russos que defendem o conhecimento da língua como a única via de acesso às formulações teóricas. Ainda que respeite tal posicionamento, não é isso que tenho defendido.

Na verdade, meu pensamento se encaminha num sentido oposto. Penso que a maioria dos estudiosos das teorias e das obras críticocriativas (artes, cinema, teatro, música) não podem realizar nenhuma pesquisa de rigor científico comprovado contando apenas com os originais em russo. Vou tentar explicar.

única. Esse, evidentemente, é um aprendizado que adquiri de Bakhtin. güístico-semióticas é impossível prender-se ao domínio da língua diálogo das idéias. Quando se trata de compreender as teorias linminada língua, é impossível escapar da modelização semiótica e do ficou dessa experiência é que, ao formular o pensamento numa detere com os termos do jargão científico. O argumento mais forte que me garantido um diálogo profícuo com os conceitos, com as formulações opção por um estudo comparativo de versões e de cotejo com o original russo quando isso é possível é, de fato, trabalhosa mas me tem era a saída? Recorrer a todas as versões. Essa foi minha estratégia. A graças às publicações, quase clandestinas, em línguas ocidentais. Qual tivemos acesso a grande parte da produção dos chamados formalistas tros. Sobre a arte construtivista então nem pensar. Não que não exisres como Viktor Chklóvski, Iúri Tiniánov, Bóris Eikhenbaum e outissem, mas simplesmente porque não era fácil o acesso. Na verdade, década de 70 era quase impossível conseguir textos em russo de autoexperiência me levou a formar esse posicionamento. Na conturbada texto do construtivismo dos anos 20 (Analogia do Dissimilar, cit.), a Quando iniciei minha pesquisa sobre o formalismo russo no con-

Há também o caso dos textos publicados inicialmente em línguas ocidentais, e não se entenda por isso facilitação do acesso. Veja-se, por exemplo, o caso de *The Universe of the Mind* e *Acerca de la Semiosfera*, de Iúri Lótman. Há ainda os livros que foram traduzidos para o inglês, o italiano e o espanhol mas editados com títulos diferentes da edição russa e com artigos diferentes. Veja-se, por exemplo, o caso da obra de Mikhail Bakhtin, cujos títulos e compilações examinei em outro estudo (*O Romance e a Voz. A Prosaica Dialógica de Mikhail Bakhtin*, Rio de Janeiro, Imago, 1994). Diante disso, tenho defendido a idéia de que quem se aventura a estudar as teorias russas deve se dispor a um exercício de poliglotismo. Nem mesmo as traduções realizadas diretamente do russo podem prescindir de uma comparação com as várias versões em línguas ocidentais.

Além do problema lingüístico e editorial, as teorias literárias e semióticas formuladas no contexto russo constituem um campo conceitual que exige um certo empenho daqueles que as manipulam. São idéias forjadas no confronto de muitas linhas do pensamento científico e artístico. Muitas delas exigem uma radical mudança de avaliação crítica para que possam surtir efeitos de análise. Esse aspecto é o maior desafio para o trabalho de tradução. Não basta conhecer a língua, é preciso um certo contato com o universo cultural, com a complexidade do pensamento teórico e um profundo entrosamento com o ambiente formador das idéias.

É dentro desse contexto que venho trabalhando e no interior do qual ouso oferecer ao público esse livro sobre teóricos russos. Estudiosa das teorias artístico-científicas e da semiótica russa há mais de duas décadas, atrevo-me a consultar os originais russos para desfazer alguns equívocos, nunca sem um grande esforço de adivinhação. Depois de enfrentar as produções do formalismo e do construtivismo, do circuito de Bakhtin, senti necessidade de encarar o pensamento da escola de Tártu-Moscou e sistematizá-la numa edição introdutória. A primeira iniciativa nesse sentido foi dada numa publicação *on line.* Juntamente com alunos de pós-graduação do curso de Comunicação e Semiótica na PUC-SP a partir de 1998, construímos uma *homepage* 

sobre semiótica russa². Esse estudo tem prestado esclarecimentos a muitos estudiosos leitores de textos em português. A aceitação me estimulou a pensar numa publicação em livro.

a Escola de Tártu-Moscou que pudesse abrigar o texto do professor das, pode ser considerada impecável. das Teses, decidi escrever um texto com informações introdutórias sobre Torop, para quem a história da ETM se confunde com a atividade de sar num volume alternativo. Em vez de publicar tão-somente o texto pensamento de Lótman e da Escola de Tártu-Moscou me levou a pencoletânea de artigos sobre Lótman³. Esse prefácio chama-se exatamente Iúri Lótman, cuja atuação na Universidade, ao longo de cinco déca-"A Escola de Tártu como Escola". O panorama que esse texto traça do professor Torop brindou-me com um prefácio que escrevera para uma publicação em russo, em inglês e em estoniano - como se vê, os próceder o direito à publicação das Teses em português e de me enviar a de Tártu, Estônia, um dos responsáveis pelas edições e reedições dos prios editores já não contam com o postulado da língua única – o textos dos semioticistas russos, alterei o plano inicial. Além de me con-Ao entrar em contato com o professor Peeter Torop, da Universidade Análise Semiótica da Cultura e publicá-lo numa revista ou caderno. A idéia era, inicialmente, traduzir apenas o texto das Teses para a

Os capítulos ficaram assim distribuídos. Na Introdução, procurei traçar o percurso fundador das concepções da Escola de Tártu-Moscou. Na seqüência o artigo do professor Torop, que foi traduzido do russo especialmente para essa edição. O capítulo três foi reservado para as *Teses*. O quarto capítulo, que chamei de "Metalinguagem", foi concebido a partir do material que recebi do professor Torop. No mesmo pacote em que me enviara a publicação em russo, em inglês e em estoniano do texto das *Teses*, o professor Torop incluiu uma edição especial da revista *Σημετιωστικη*. *Sign Systems Studies*<sup>4</sup>, nº 2, 1999, que é simplesmente

http://www.pucsp.br/~cos-puc

Lotmanovskii sbornik (Antologia Lótman), Moscou, 1995.

Materiali k slovariu terminov Tartuska-Moskobskoi semiotischeskoi chkolii (Materiais para o

uma raridade: um dicionário com a terminologia científica criada pelos semioticistas da Escola de Tártu-Moscou. Evidentemente, não traduzi o dicionário, mas a idéia do dicionário me estimulou a organizar o campo conceitual que estava disperso na homepage sobre semiótica russa. Finalmente, incluí, em forma de apêndice, um artigo que foi escrito para o volume 29.2 da série Σημετιωτικη. Sign Systems Studies, da Universidade de Tártu, dirigida pelo professor Torop. Esse texto representa uma pequena contribuição para o estudo da presença da semiótica da cultura no Brasil bem como da importância de seus conceitos para a compreensão do caráter semiótico de nossa cultura.

Para cumprir a tarefa de uma tradução que levasse em conta a diversidade das versões, o texto das teses foi submetido ao confronto das versões em inglês e em italiano. Contei, para isso, com o trabalho de tradução do russo, realizado por Marina Tenório, de tradução do inglês, realizada por Gerson Tenório dos Santos, e de tradução do italiano, realizada por Renata Costa. A edição do texto em português só foi possível a partir dessas versões.

Se esse material servir para aqueles que se interessam por semiótica conquistarem um outro olhar para os sistemas de signos da cultura, minha ousadia estará recompensada.

IRENE MACHADO

Dicionário dos Termos Semióticos da Escola de Tártu-Moscou), University of Tartu, Tartu Semiotics Library, nº 2, 1999.

# Nota sobre a Grafia dos Nomes Russos

No decorrer de minha exposição, adotei a transcrição dos nomes seguindo o critério já adotado para a grafia fonética em língua portuguesa. Procurei conservar soluções já adotadas em outras edições, particularmente no que se refere à acentuação. Escrevi, por exemplo, Iúri Lótman; Bóris Uspiênski; Eleazar Mielietínski; Aleksandr Piatigórski.

Nas referências bibliográficas e nas indicações de fontes no interior do texto conservei a grafia do nome tal como aparece na publicação consultada.

O respeito ao nome que aparece na edição me obrigou a adotar uma variedade de escritas dos nomes, por exemplo, de Lótman: Yuri (em referência aos textos em inglês); Jurij (em textos em italiano); Iuri (em textos em espanhol). A grafia do nome e o ano identificam a publicação consultada, cuja referência completa consta da bibliografia no final do capítulo. Daí por que, também na bibliografia, as indicações completas dos textos consultados são organizadas em função do nome que consta na edição.

1. INTRODUÇÃO

#### Um Projeto Semiótico para o Estudo da Cultura

### Recuperação de um Forte Legado Semiótico

Um dos mais brilhantes representantes da ciência eslava no século XVIII, um dos fundadores da Universidade de Moscou em 1755, foi um sábio que manifestou seu talento como físico, químico, geólogo, geógrafo, historiador, filólogo, estadista e... como refinado poeta. Com todos esses méritos, Mikhail V. Lomonóssov (1711-1765) reproduz a imagem não de um mero enciclopedista mas de um pioneiro no estudo da ciência como arte e da arte como ciência. Grande naturalista, deixou importantes contribuições para a compreensão da natureza do ar, da matéria e da eletricidade. O que mais intriga em homens como esse é o "talento poliédrico" de que falava um outro russo, o semioticista Iúri Lótman (1999, p. 149), uma vez que reproduz inteligências cuja capacidade criadora não enxerga limites, podendo estabelecer conexões onde muitos só vêem compartimentos e ver problemas onde o senso comum já fixou verdades. Talentos como esses não só atuam em regiões fronteiriças como também

fazê-lo, não estimula a compactação de respostas fechadas; pelo contrário, opera deslocamentos para outros ângulos.

Adentrar o portal dessa escola em busca de um contato com essa radicalidade é a proposta elementar desse estudo. Proponho, para isso, alinhavar os tópicos basilares do programa que transformou a intervenção em disciplina para o estudo semiótico da cultura. Entrar em contato com algumas linhas de pensamento de grandes mestres, introduzir os conceitos elementares de seu projeto, delimitar as estratégias que conduziram àquilo que tenho chamado de "alfabetização semiótica" são tarefas não menos importantes. Tomo cada uma delas como um posicionamento para alcançar aspectos fundantes das intervenções praticadas por semioticistas de *talento poliédrico*.

Nesse sentido, não seria nada exagerado chamar Lomonóssov de semioticista. Afinal, o sábio dedicou sua vida à "construção" da língua russa com o mesmo empenho com que se lançou à leitura de fenômenos do universo. Ler o dinamismo da natureza como processo sígnico, como produtor de sistemas semióticos, como atividade de culturalização da mente ou simplesmente como semiose, foi fundamental para definir as grandes balizas dos estudos semióticos russos, que abriram um domínio de novas idéias científicas muito apropriadamente denominado semiótica da cultura.

É a partir do retrato associado à figura de Lomonóssov que quero pensar o contexto dos estudos semióticos russos cujas intervenções merecem atenções mais cuidadosas da parte dos pesquisadores da área. O que está na pauta de toda essa prática investigativa é a compreensão do mundo como linguagem, que se manifesta em variadas formas de comunicação e em domínios igualmente diversificados.

### Traços de uma Semiótica Sistêmica

A Escola de Tártu-Moscou (ETM) se constituiu nos anos 60 na Universidade de Tártu, Estônia, como espaço de discussão entre pesquisadores que procuravam compreender o papel da linguagem na

cultura. Tarefa nada fácil, uma vez que nas ciências como a antropologia, a sociologia e a recém-inaugurada lingüística, linguagem e cultura implicavam-se mutuamente; não havendo nada, portanto, a questionar. Que problemas os semioticistas enxergaram nessa concepção?

Em primeiro lugar, a noção de totalidade. Se linguagem é sistema codificado – diferentes linguagens codificam suas mensagens de modo diferente – seria possível considerar a variedade de códigos culturais como constituintes de uma só linguagem? Evidentemente qualquer afirmação nesse sentido comprometeria o próprio conceito de linguagem; afinal, como explicar a codificação da literatura, da mitologia, do folclore, da religião, das artes em geral, à luz de um mesmo e único processo ou conjunto de signos? O questionamento das noções de totalidade e de impregnação mútua me parece o desencadeante primordial para a caracterização do problema que levou a abordagem semiótica da cultura para caminhos diferentes daqueles consagrados pelas ciências humanas.

Contra a noção de totalidade, os semioticistas propuseram a noção de *traço*. Uma vez que é impossível situar num mesmo conjunto sistemas tão distintos, o que está ao alcance da abordagem semiótica são os traços que constituem diferentes sistemas de signos. É a noção de traço, cuja formulação não esconde a forte influência do conceito jakobsoniano de fonema, não como unidade, mas como feixe de traços distintivos cuja ação produz os signos da língua, que abre um outro caminho, fazendo com que a abordagem semiótica tomasse um rumo independente de ciências como a antropologia ou sociologia. É impossível postular o caráter semiótico da cultura senão a partir das esferas que a constituem e, tomadas umas em relação às outras, não são mais do que traços, ou, melhor, feixes de traços distintivos e em interação. A idéia de que a cultura é a combinatória de vários sistemas de signos, cada um com codificação própria, é a máxima da abordagem semiótica da cultura que se definiu, assim, como uma semiótica sistêmica.

Os primeiros estudos produzidos em Tártu encontram-se fortemente marcados pelos princípios do pensamento sistêmico. A pro-

qual a codificação do sistema em si não acontece independentemente posta que procurava compreender o mito, a religião, o folclore, a semiótica, esse tipo de inserção nada mais é do que a caracterização de considerar o sistema no contexto de uma ampla tradição. Evidende sua relação com outros sistemas. Abria-se, assim, a possibilidade mentos como linguagem se orientava por um princípio segundo o literatura, arte, teatro, cinema, costumes, ritos, hábitos, comportaencontraremos um dos argumentos-síntese da tradução da tradição. de encontro dialógico em vez de choque? Na resposta a essa questão po da história política e social. O que levou os semioticistas a falarem um problema para a noção de choque cultural consolidada no camriência dialógica e, portanto, semiótica. Aqui também se colocou análise da compreensão do encontro entre culturas como uma expesemiótica na cultura. A formulação desse mecanismo decorre da para compreender aquilo que denominamos aqui intervenção ra: a tradução da tradição. Trata-se de um mecanismo fundamental cança um dos aspectos mais caros do mecanismo semiótico da cultude todo sistema aberto. Nesse sentido, o pensamento sistêmico altambém é um legado de Jakobson; contudo, para a abordagem temente, a noção que entende a sincronia no contexto da diacronia

Devemos a Bakhtin a noção de encontro dialógico entre culturas como forma de enriquecimento mútuo. Para o teórico do dialogismo, o simples fato de toda cultura ser uma unidade aberta já é o indicativo de que é próprio da cultura interagir e conduzir sua ação em direção a outra, vale dizer, experimentar outra. Duas formulações importam nesse momento: primeira, a idéia de que toda cultura vive uma grande temporalidade por ser uma unidade aberta; segundo, a noção de que a identidade de uma cultura se constitui a partir do olhar do outro, daquilo que Bakhtin chama extraposição.

Na cultura, a extraposição é o instrumento mais poderoso da compreensão. A cultura alheia só se manifesta mais completa e profundamente aos olhos de outra cultura (mas não ainda em toda sua plenitude, porque aparecerão outras culturas que verão e compreenderão ainda mais). Um sentido descobre

suas profundidades ao encontrar e ao tangenciar outro sentido, um sentido alheio: entre eles se estabelece um tipo de diálogo que supera o caráter fechado e unilateral desses sentidos, dessas culturas. Dirigimos à cultura alheia novas perguntas que ela não havia se colocado, buscamos sua resposta a nossas perguntas e a cultura alheia nos responde descobrindo diante de nós seus novos aspectos, suas novas possibilidades de sentido. Sem suas próprias perguntas não se pode compreender criativamente nada que seja outro e alheio (claro que as perguntas devem ser sérias e autênticas). No encontro dialógico, as duas culturas não se fundem nem se mesclam, cada uma conserva sua unidade e sua totalidade aberta, porém ambas se enriquecem mutuamente (Bakhtin, 1982, p. 352).

Os formalistas russos já haviam defendido em seu tempo a noção de abertura como fundamento de toda experimentação. Esse é o posicionamento de Bóris Eikhenbaum (1886-1959) ao afirmar que

[...] não existe uma cultura pronta. Toda nova etapa da cultura, dentro de qualquer domínio, exige experimentação. Mais ainda, aquilo que num primeiro momento parece experimental se revela em seguida um fato cultural autêntico. Tudo o que há de novo na arte se apresenta, antes de tudo, como experimentação e provoca, por isso mesmo, a incompreensão ou a cólera do público. Foi assim que se fizeram os clássicos (Eikhenbaum, 1996, p. 223).

Tanto as formulações de Bakhtin como as de Eikhenbaum se tornaram fundamentais para o desenvolvimento da idéia de tradução da tradição como um dos mecanismos básicos da abordagem semiótica. Um dos trabalhos inaugurais da ETM, o texto-manifesto denominado Teses para uma Análise Semiótica da Cultura (Uma Aplicação aos Textos Eslavos)\*, é prova evidente dessa preocupação. Embora o contexto das idéias básicas das teses seja o ambiente da contemporaneidade, o direcionamento é dado pela cultura eslava remota. Somente em relação a essa tradição é possível falar de experimentação ou surgimento de novas idéias, novos traços, novos códigos. Para a abordagem sistêmica, a dinâmica das relações jamais pode ser desconsiderada. Eis o que afirmam os semioticistas:

Esse texto foi especialmente traduzido para esse volume. Ver adiante p. 99.

A investigação científica não é somente um instrumento para o estudo da cultura, mas é também parte de seu objeto. Os textos científicos, sendo metatextos da cultura, podem ao mesmo tempo ser considerados como textos desta. Portanto, qualquer idéia científica significante pode ser considerada tanto como uma tentativa para conhecer a cultura quanto um fato da vida desta através do qual seus mecanismos gerativos operam. Desse ponto de vista podemos levantar a questão dos estudos semiótico-estruturais modernos como um fenômeno da cultura eslava (o papel da tradição tcheca, eslovaca, polonesa, russa e outras) (ver p. 132 deste livro).

A tradução da tradição pode ser assim compreendida como um encontro entre diferentes culturas a partir do qual nascem códigos culturais que funcionam como programa para ulteriores desenvolvimentos. Nesse caso, os códigos culturais são fontes de gestação da memória não-hereditária, tal como a entendeu Lótman, que se encarrega de formatar os sistemas semióticos da cultura. Essa noção é condicionada pela orientação cibernética que orientou as discussões da ETM. Basta lembrar que *programa*, *comportamento*, *código* são remissão direta a *controle* de ação na concepção cibernética. Seguindo tal coordenada, os semioticistas entenderam que, na tradição da cultura eslava, os códigos culturais que se desenvolveram no encontro entre os povos eslavos e os bizantinos podem ser considerados programa de comportamento, cujo principal objetivo era *traduzir a tradição*.

Um dos marcadores desse posicionamento teórico-cultural é, sem dúvida alguma, a arte medieval dos ícones. Que são os ícones senão a recodificação de sistemas figurativo e narrativo produzido pelo encontro entre culturas? *Grosso modo*, os modelos que vieram de outro contexto foram retrabalhados dando origem a linguagens plásticas específicas. Em torno dele gravitavam, igualmente, outros sistemas: a arquitetura em pedra, a pintura monumental, os mosaicos e os vidros coloridos, as iluminuras dos livros. Cada um deles constituiu um sistema dotado de linguagem visual própria, resultante da reformulação de modelos artísticos bizantinos segundo a tradução que lhe foi conferida pelo contexto eslavo. Nesse sentido, a herança das tradições remotas funcionou como um programa de ação, de intervenção e de experimentação. A tradição foi, assim, traduzida, fazendo com que o

novo sistema se tornasse tributário de outros, que não foram, assim, destruídos, mas recodificados. Cria-se uma linha de integração de sistemas. A experimentação da vanguarda do início do século confirma e endossa tal pressuposto, uma vez que, no construtivismo russo, a matéria-prima da construção era proveniente do que estava disponível na cultura.

clonamento que garanta a passagem de um sistema a outro. ınteressa aqui é esboçar as linhas desse conceito, como ele firmou as sobretudo no que diz respeito à noção de cultura como texto. O que sível alcançar as relações entre os diferentes sistemas. São muitas as Afinal, não existe definição semiótica da cultura fora da esfera do funbases da semiótica sistêmica apoiada na dinâmica da modelização. Implicações que tal posicionamento trouxe para a semiótica sistêmica, traduzida em alguma forma de comportamento graças ao qual é pos-Segundo esse ponto de vista, a cultura é informação que precisa ser para o comportamento e para a ação, ou, melhor, para a intervenção. interdependentes a ponto de uns serem tomados como programas sistêmica domina a tendência segundo a qual os modelos são nesse último, os componentes culturais se misturam, na abordagem dagem sistêmica, que aqui se contrapõe ao sincretismo. Enquanto, como programa. Não é para firmar nenhum tipo de gênese semiótica derado são os rumos claramente configurados em prol de uma aborcom a bizantina. Na verdade, o aspecto mais importante a ser consique se faz importante situar o mérito do encontro da tradição eslava do processo experimental é preciso tomar experiências anteriores que está no horizonte das discussões desse estudo. Para a condução Tais experiências de diálogo cultural forjaram a noção de sistema

A ETM não apenas conduziu investigações segundo o pensamento sistêmico, como também se anunciava herdeira de legados de diferentes sistemas de pensamento das tradições científicas. Por um lado, as experiências teórico-criativas do século XX que consolidaram a arte do construtivismo russo e favoreceram o surgimento de centros de Pesquisa cujo objetivo era a construção de uma *ciência da linguagem*:

O Círculo Lingüístico de Moscou (fundado em 1914 por estudantes

como Roman Jakobson) e a Associação para o Estudo da Linguagem Poética (a OPOIAZ – Obchchestvo por Izutchéniu Poetítcheskovo Iaziká – fundada em 1917 em Petrogrado, hoje Petersburgo, por estudantes liderados por Viktor Chklóvski). Por outro lado, mas não em oposição às experiências da vanguarda e sim em relação a elas, estão os estudos sobre a eslavística, o folclore, as tradições mais antigas, como o legado do remoto Império Bizantino. Contudo, o contexto imediato dos conceitos de Tártu foi aquele trazido pela cibernética e pela teoria da comunicação e da informação. Graças ao convívio com o pensamento cibernético foi possível a prática da tradução da tradição referida anteriormente. No âmbito da abordagem semiótica da cultura, sem uma confluência transdisciplinar seria muito difícil admitir as bases de um pensamento sistêmico.

a análise das oposições binárias como relações complementares. Irataa civilização bizantina. O aspecto fundamental que nos interessa aqui é semiótica sistêmica da ETM. uma funciona como programa para a reorganização da outra. As nopode ser analisado como relação de complementaridade, uma vez que estamos focalizando, o encontro entre a cultura eslava e a bizantina culturas não se anulam, mas propiciam outras injunções. No caso que fronto político, as linhas de força em disputa não se confundem. As entre diferentes culturas fora das determinações sociais de todo conse de compreender que, embora seja inconcebível tomar o encontro xidade do sistema religioso eslavo constituído a partir do contato com base nessa estratégia comparativa se estudava, por exemplo, a compleorganização que reproduziam, entre si, pares de oposição binária. Com de examinar, numa única manifestação cultural, diferentes níveis de rativos fundados no binarismo. Aos antigos eslavos se atribui o hábito da pesquisa semiótica de caráter sistêmico procede dos estudos comparal como programa para novas injunções na cultura estão na base da ções de binarismo como oposição complementar e de encontro cultu-Também vale considerar que uma das coordenadas fundamentais

Essas considerações preliminares, ainda que apresentadas muito esquematicamente, têm por objetivo apenas situar o contexto do pen-

samento sistêmico subjacente ao projeto da ETM. Para a abordagem semiótica, diferentemente da sociologia ou da antropologia, cultura não se confunde com sociedade. Cultura significa o processamento de informações e, conseqüentemente, organização em algum sistema de signos, ou de códigos culturais. Nesse sentido, a semiótica da cultura trabalha com um intervalo: a transformação da não-cultura em cultura. O que está na pauta de estudo é uma dinâmica transformadora.

Esse é um fato que deve estar na abertura de qualquer compreensão das práticas científicas russas no campo da semiótica. Tal será, por conseguinte, a coordenada guia desse estudo sobre a escola de Tártu-Moscou, de seu projeto para a abordagem semiótica da cultura e, principalmente, da força catalisadora de seus mestres no sentido de construir uma disciplina teórica para os estudos da cultura.

Não cabe a mim, evidentemente, narrar as memórias da ETM nem tampouco emitir comentários sobre as atividades de Tártu e de seus mestres. Nada do que possa dizer poderá equiparar-se à precisão e brilho de quem recebeu o legado diretamente, caso do professor Peeter Torop, discípulo de Iúri Lótman (1922-1993), um dos diretores do Departamento de Semiótica da Universidade de Tártu e também um dos editores dos trabalhos da ETM. No texto que foi traduzido especialmente para a presente edição\*, o professor Torop nos oferece memórias vivas da ETM e, particularmente, da força empreendedora do mestre Lótman. Num outro estudo muito apropriadamente denominado "O Fenômeno Lótman", Torop assim se manifestara:

Meu pai sonhava que eu fosse engenheiro de rádio ou, no mínimo, arquiteto. Sendo um técnico, tinha uma atitude fria em relação à filologia, ainda que tivesse se conformado com a opção feita por seu filho. Eu ainda era estudante quando meu pai já estava a caminho da morte e, por coincidência, foi vizinho de Lótman num hospital. Esse foi seu primeiro e último encontro com o homem de quem sabia que era professor de seu filho. Quando, depois desse encontro, fui ver meu pai, seu rosto estava brilhando de entusiasmo e em suas palavras se fazia sentir a

Ver ensaio "A Escola de Tártu como Escola", Peeter Torop, adiante p. 69.

firme convicção de que seu filho havia feito a opção correta. Com essa convicção meu pai se manteve até o final de seus dias. Anos depois, meus estudos me levaram à cátedra dirigida por Lótman, onde tive a oportunidade de conhecer mais profundamente sua brilhante personalidade, sua capacidade de travar relacionamentos e sua força de persuasão; ao mesmo tempo, pude convencerme de sua honestidade e generosidade. Pude convencerme também do mais importante: da integridade de seu caráter que conjugava o cientista e a personalidade. Tendo sido discípulo de B. Tomachévski, B. Eikhenbaum, V. Jirmúnski, G. Gukóvski e N. Mordovchenko, pude dizer francamente a J. Poldmae o seguinte: "A ciência constrói a personalidade humana; sem isso não haveria sentido" (Torop, 1983-1984, p. 90).

Antes, porém, de abrir espaço para o texto de Peeter Torop, "A Escola de Tártu como Escola", é preciso entender como a ETM transformou todas as informações sobre legados culturais em problemas e estratégias para o estudo semiótico.

## O Exercício Semiótico da Escola de Tártu-Moscou

de Signos) (TSS). Trudi po znakovym sistemam (Semeiotike. Trabalhos sobre os Sistemas coletâneas. Dentre elas a que se tornou paradigmática: Σημειιωτικη. dos e discutidos oralmente, muitos dos estudos foram publicados em textos com duplicidade de codificação. Somente depois de apresentagem. Os seminários de verão assim concebidos criaram verdadeiros dade a ponto de exigir de nós um exercício constante de metalinguado, nesse intercurso oral forjou-se um dialeto científico de alta densipretensões conclusivas ou de estabelecimento de verdades. Contudos em diálogo e, portanto, com feições inacabadas, destituídos de reflexiva de Santo Agostinho. Quer dizer, pensamentos apresentaexercício oral, na melhor tradição do diálogo socrático e da prática tiam suas idéias. Como em todo seminário, a tônica do debate foi o tros anuais, os semioticistas apresentavam suas formulações e discucia curiosamente semiótica: os seminários de verão. Nesses encon-Os estudos que deram origem à ETM surgiram de uma experiên-

Tal prática que cumpre a trajetória do oral ao escrito pode ser considerada uma trajetória eloqüente do exercício sistêmico: discussão em voz alta, elaboração de uma linguagem técnica específica, reflexão metalingüística, realização de seminários e cursos para formulação, discussão e disseminação dos novos conceitos científicos. Graças a essa intensa prática discursiva de gêneros, os encontros dos seminários de verão assumiram o caráter de "escola". Com isso, é possível dizer que a ETM surgiu sob a forma de um conhecimento aplicado para o estudo da linguagem e dos sistemas de signos. Por semiótica aplicada estou entendendo a prática semiótica que, em vez de simplesmente transportar teorias para a análise do objeto que, dessa forma, tem de conformar-se a elas, deriva teorias pelo exame das propriedades a partir do próprio objeto. A semiótica aplicada é, sobretudo, um exercício de questionamento.

constituição não se dá à revelia da linguagem natural. gem tendo em vista a atividade conjugada de códigos e sistemas cuja manifestações, processos culturais como sistemas de signos. Uma vez Para isso é que se tomou como estratégia a investigação sobre a linguaentão, qual seria a dinâmica que garantia a conexão entre os sistemas. Preendida como um sistema de signos específicos. O desafio era saber manifestações interligadas, cada esfera de linguagem deveria ser comque não se pode falar de cultura senão sob a mira de um campo de nar a partir do qual será possível desencadear o exame dos produtos, preender as linguagens da cultura será considerado exercício prelimicinésicos) criadores de sistemas semióticos específicos. Por isso, comtizar a presença de outros códigos culturais (visuais, sonoros, gestuais, te, da codificação gráfico-sonora do alfabeto verbal. Trata-se de sistemaconsiderar linguagem do ponto de vista lingüístico e, consequentementicos propriamente ditos, mas semióticos. Quer dizer, não se trata de na cultura, em favor de uma compreensão de seus extratos não lingüís-O questionamento fundamental é o caráter singular da linguagem

Apesar de os semioticistas terem à disposição instrumentos teóricos das mais variadas ciências, particularmente da lingüística e da antro-pologia, esses mostravam-se insatisfatórios para a compreensão das

propriedades semióticas de sistemas específicos – por exemplo, mito, religião, artes. Nesse sentido, nos encontros da ETM era necessário não apenas explicitar os sistemas da cultura como também formular campos conceituais precisos. Isso me permite dizer que, nessa escola, ensino e aprendizagem tornaram-se, de fato, práticas interdependentes em prol de uma atividade que, até então, ainda carecia de sistematização. Estou me referindo ao processo de alfabetização semiótica para a leitura dos sistemas de signos da cultura ou simplesmente alfabetização semiótica sistêmica.

parte do processo de alfabetização semiótica com vistas ao conhecimentambém da abordagem semiótica da cultura. ção fundamental do exercício semiótico fundador não só da ETM como to, interação e intervenção nas linguagens da cultura. Tal é a orientação dos mais diferentes sistemas. Lidar com tais gradações também taz mesmos códigos que um ritual, uma obra literária, um filme ou uma do aparato intelectual da cultura. Um jogo de cartas não envolve os mais. Não se trata de uma linhagem histórica, mas de aprimoramento interagem na constituição de um sistema e em sua relação com os deres e complexos diz respeito à caracterização dos códigos culturais que pena um esclarecimento. A distinção entre sistema de signos elementaestudo da cultura. Antes que aqui se instale um mal-entendido, vale a ram para a constituição do arcabouço da disciplina chamada semiótica função das variáveis e invariantes do sistema, bem como da inter-relaperformance. A complexidade ou elementaridade é determinada em mentares aos mais complexos, ocuparam o centro de um projeto de da cultura. Nela, pela primeira vez, os sistemas de signos, dos mais ele-A prática e aprimoramento dos instrumentos teóricos contribuí-

# O Núcleo Conceitual Duro da Semiótica da Cultura

Tendo em vista que toda escola se forma a partir de um projeto que gravita em torno de um *núcleo conceitual duro*, que se traduz em linhas estrategicamente concebidas para que a meta de ensino-apren-

dizagem seja conquistada – aqui entendida como alfabetização semiótica sistêmica – qual seria o núcleo conceitual duro da ETM?

referidas anteriormente, tenham surgido como aplicação aos textos contro entre culturas: a eslava e a bizantina. Não é à toa que as teses, leoricos para sua compreensão e, consequentemente, seu ensino. diz respeito ao campo conceitual; outro, à formulação de instrumentos signos e da significação. Existem, pois, dois conjuntos de problemas: um mesmo que se tivessem adquirido os instrumentos da teoria geral dos responsável por um outro legado: a consagração da semiótica antes eslavos\*. As coordenadas que presidiram a formação dessa cultura é se formaram ao longo de uma tradição que remonta ao período de enanteriormente. No caso específico da pesquisa que serviu de base para a estão implicados os sistemas de toda uma tradição, como já foi referido cultura da experimentação e da valorização dos materiais – nesse texto era contemporâneo – particularmente da cultura do construtivismo. propriamente dita, mas, sim, seus sistemas de signos que, conjugados teorização, o núcleo conceitual duro da ETM são os textos culturais que Embora a tônica da pesquisa estivesse voltada para o contexto que lhe numa determinada hierarquia, constroem um texto – o texto da cultura. ficil descobrir que o núcleo duro das pesquisas da ETM não foi a cultura vam na busca do conhecimento das linguagens da cultura, não será di-Se entendemos que os seminários da escola de verão se concentra-

Não é sem uma dose de cautela que afirmo que a semiótica russa existiu muito antes de a semiótica consagrar-se como ciência para o estudo dos signos. Na base dessa constatação estão as práticas da tradição eslava que, segundo o crítico italiano Carlo Prevignano (1979, pp. 13-99), se constituíram como manifestações interdisciplinares tanto das chamadas interciências – tradições científicas voltadas para as diferentes esferas do conhecimento, como aquela que tem em Lomonóssov um exemplo – como das artes dos povos eslavos que remontam a setores antigos, como aqueles vinculados à civilização bizantina processados em períodos ulteriores. A percepção dessas camadas e cruzamen-

Ver Teses para uma Análise Semiótica da Cultura.

tos no interior dos sistemas é o que leva a afirmar a existência de uma prática semiótica anterior a formulações teóricas.

todo o programa regulador de comportamentos com vistas a ações fuum organismo unitário (Lotman, 1973, pp. 29-32) como também de guas da cultura, transformá-la numa informação codificada, isto é, num perspectiva construída pela dinâmica sistêmica da memória. Isso porque turas. A própria história do gênero humano é pensada a partir de uma ça da memória implica a presença da coletividade nacional na forma de da humanidade pode ser considerada uma luta pela memória. A preseninformação deve ser ampliada e complementada: a história intelectual do, a afirmação segundo a qual vida nada mais é do que uma luta pela texto, é o que introduz a informação na memória coletiva. Nesse sentibém o conjunto das mensagens que são realizadas historicamente numa de não só uma determinada combinação de sistemas de signos como tammecanismo de transmissão e conservação. A cultura, todavia, compreenelemento-chave é a memória – a memória não-hereditária que garante o da memória. Antes de entrar no mérito da discussão da cultura como samento de toda e qualquer informação em texto graças ao dispositivo de mecanismos semióticos que lhe são inerentes. Um deles é o proceslíngua (ou texto). Traduzir um certo setor da realidade em uma das líntexto é preciso estabelecer as bases da cultura como informação, onde o tulado teórico. Na verdade, parto do princípio de que a cultura dispõe Minha afirmação, contudo, não deve ser entendida como um pos-

[...] no momento a partir do qual é lícito falar de cultura, o gênero humano começou a ligar a sua própria existência à existência duma memória não-hereditária que se alargava constantemente: desse modo converteu-se no destinatário da informação. [...] E isso exigia a contínua atualização do sistema codificante, que tem sempre de estar presente, quer na consciência do destinatário quer na do remetente, como um sistema desautomatizado. [...] A exigência duma constante auto-renovação, de conversão em outro, conservando-se, embora, ele próprio, constitui um dos mecanismos fundamentais de funcionamento da cultura (Lotman & Uspenskii, 1981, p. 57).

A cultura pressupõe sistemas de signos cuja organização reproduz comportamentos distintos daqueles considerados naturais que são,

assim, culturalizados por algum tipo de codificação. Os códigos como sistemas modelizantes e modeladores têm a função de culturalizar o mundo, isto é, de conferir-lhe uma estrutura da cultura. O resultado final é a transformação de um não-texto em texto. Esse é o mecanismo elementar da cultura, objeto primordial da investigação semiótica que formula um conceito de cultura que não se limita à sociedade.

O "trabalho" fundamental da cultura [...] consiste em organizar estruturalmente o mundo que rodeia o homem. A cultura é um gerador de estruturalidade: cria à volta do homem uma sociosfera que, da mesma maneira que a biosfera, torna possível a vida, não orgânica, é óbvio, mas de relação (Lotman & Uspenskii, 1981, p. 39).

A estruturalidade define o traço da cultura enquanto texto não pelo fato de este ser dotado de uma estrutura codificada, mas porque no centro do sistema se aloca "um manancial tão vigoroso de estruturalidade" que é a linguagem. Estruturalidade é a qualidade textual da cultura sem a qual as mensagens não podem ser reconhecidas, armazenadas e divulgadas. Assim, os sistemas culturais são textos não porque se reduzem à língua mas porque sua estruturalidade procede da modelização a partir da língua natural. No limite desse raciocínio situa-se a síntese sistêmica: o conceito de cultura como texto, na verdade, deve ser entendido como texto no texto. Todo texto da cultura é codificado, no mínimo, por dois sistemas diferentes. Por conseguinte, todo texto da cultura é um sistema modelizante.

O texto no texto define a condição semiótica da cultura que opera distintas vinculações entre texto e contexto cultural. Não se trata de uma acumulação desordenada de textos, mas de um funcionamento complexo, onde os códigos culturais se encontram hierarquicamente organizados fornecendo condições para a tipologia da cultura. É o texto que reúne as características do tipo de cultura.

Cada tipo de cultura representa uma hierarquia de códigos extremamente complexa. [...] toda a hierarquia de códigos que compõe esse ou aquele tipo de cultura pode ser decifrada por meio de uma estrutura de código idêntica, ou por

meio de uma estrutura de código de outro tipo [...] Assim um leitor contemporâneo de um texto sagrado medieval, naturalmente, decifra sua semântica utilizando outros códigos estruturais que não os do criador do texto [...] no sistema de seu criador esse pertencia aos textos sagrados, enquanto, no sistema do leitor, pertence aos textos literários (Lotman, 1979, p. 35).

Os aspectos do conceito de cultura como texto, apontados até aqui, permitem sistematizar alguns pontos-chave da semiótica sistêmica. Por um lado, o processo de passagem da informação em texto; por outro, a dinâmica do texto com o contexto. O encaminhamento dessa formulação não pode, contudo, ser considerado apenas no campo do debate teórico. Não posso perder de vista que, nesse estudo, a abordagem semiótica da cultura proposta pela ETM se desenvolve no contexto de uma cultura semiótica. Se antes foi importante falar do encontro dialógico de culturas remotas, vale agora abordar um outro aspecto: a diversidade do ponto de vista de um conjunto de práticas dentro de um movimento específico da cultura. No caso russo, não se pode ocultar a importância das experiências realizadas pelas idéias construtivistas que dominaram as artes, a ciência, a política. Visto por esse prisma, é possível alcançar uma outra configuração da abordagem sistêmica e do texto no texto.

Sem correr o risco de simplificação, é possível dizer que os princípios da semiótica sistêmica chegam ao século XX e se fortalecem com as experiências e as idéias do construtivismo nas artes, na ciência e na política, que passam a ser assim consideradas como diferentes sistemas semióticos articulados em prol da construção do texto construtivista. Com isso se reconhece que a fermentação das práticas semióticas na Rússia, no início do século, deve muito à efervescência sociopolítica do período pré e pós-revolucionário, ainda que não se possa restringir o vasto laboratório de experimentação estético-científica a uma determinação canhestra dos episódios políticos imediatos. Segundo a focalização sistêmica, por essa época, todos os segmentos da sociedade estavam comprometidos com a construção da nova sociedade urbana e industrial. Artistas, intelectuais, políticos, cientistas de vários campos do conhecimento não mediram esforços para criar e divulgar

as novas descobertas que entrariam para a História como a vanguarda de seu tempo. As palavras de ordem que os guiavam eram: construção e interação. Com elas se pretendia subir os degraus rumo à modernidade. Via de regra, o lema da construção encontrava-se associado às idéias que coordenavam o cenário sociopolítico; nada indica, porém, que a bandeira da interação fosse decorrência dos mesmos princípios. Essa é uma visão polêmica. Embora não tenha a mínima pretensão de esgotá-la, considero importante discuti-la sempre com o objetivo de alcançar pontos da configuração multifacética, desse texto tão rico que sabemos ser complexo e difuso em muitos aspectos. O objetivo maior é apontar na intervenção artística sua configuração política. É para o conjunto do texto cultural, ou, melhor, de texto no texto, que se encaminha essa focalização que não separa ideologia de semiose.

OS principais eixos dessa perspectiva sistêmica, citada aqui apenas como atividades humanas em sistemas culturais. Arte, ciência e política são relatividade como um princípio fundamental da organização das que esse estágio da cultura operou relações inusitadas, admitindo a da História que somente agora começamos a descortinar, uma vez do mundo como linguagem e da cultura como texto. Esse é um viés de uma contribuição particularmente significativa para a percepção newtoniano, como também dos procedimentos que os antigos emdos princípios filosófico-científicos que implodiram o velho cosmos entre arte, ciência e atividade política no sentido estrito do termo. Com e tecnologias que marcaram as experiências estéticas ocidentais como nome de diferentes tradições culturais: por um lado, princípios teóricos Pregavam para representar as relações de tempo e espaço. Trata-se 1880, a produção artístico-cultural dos anos 20 aproxima-se não só tas. O conjunto da cultura exibe, desse modo, uma estreita coligação dos ícones medievais, das tradições populares e de conquistas remocubismo e futurismo; por outro, as heranças culturais da arte folclórica de outro modo. A vanguarda artística, por exemplo, se consolidou em movimento capaz, dentre outras coisas, de integrar diferenças. Na Rússia do início do século os ventos da modernidade não sopraram O espírito da modernidade se definiu historicamente como um

43

exemplo da pragmática do conceito de texto no texto e das implicamente, desde que haja instrumentos de análise favoráveis. ções que a cultura semiótica russa permite compreender, evidente-

abertura para uma outra concepção. dinâmico da estruturalidade que opera com as variáveis do sistema. gem, tal como fora concebida, contava com um conjunto interativo do discurso sobre as quais se ergueram as investigações da ETM. Se, processo de organização de sistemas foi o saldo tão positivo quanto se tem como certo é que a noção de estrutura e de linguagem como ser amadurecida e permitir aquilo que ora estamos sugerindo. O que mais profunda. A própria noção de linguagem demorou muito para O que suscitou todo o tipo de retalhamento permitiu também a entre elementos já determinados. Em nada se assemelha ao princípio por outro despertou toda a sorte de equívocos. A estrutura da linguapendentemente da aquisição de instrumentos teóricos preexistentes, por um lado, viabilizou um campo de investigação semiótica indeinício do século XX para construir a ciência da linguagem ou a ciência polêmico nas experiências culturais que os russos empreenderam no Esses são os fios desse tecido textual que merecem uma avaliação

sucumbindo. A cena dos debates, em vez de colocar, em primeiro placomum, o cidadão era chamado a construir o mundo socialista; conpara o desvio da rota inicial. Como resultado, um paradoxo: na vida lismo e abordagem sociológica foi a cisão inevitável que contribuiu do ao campo de um insípido formalismo. A polarização entre formaao que se convencionou chamar de cultura dos materiais, foi confinalificada. Não obstante, tudo o que dizia respeito à experimentação, ou campos da cultura (arte, ciência, técnica) foi rigorosamente desqua-Com isso, a experiência semiótica fundada no diálogo entre diferentes bravam a menor possibilidade de vinculação entre ideologia e semiose. serem poucas, foi ocupada por abordagens que nem de longe vislumno, fontes teóricas e criativas de todo esse diálogo, que sabemos não da ideologia que tomou conta da Rússia no final dos anos 20 e acabou literatura a partir das conquistas lingüísticas, não resistiu aos ataques A ciência da linguagem, tal como fora concebida no campo da

> referi em outro estudo (Machado, 1989, pp. 17-42). soou como heresia aos homens da cultura no poder, como já me direto do princípio das relações fundado na teoria da relatividade. simbólica. Para eles, tratava-se de campos com necessidades radicalnunca aceitou a unificação dos postulados empregados na análise dicava para a vida. O motivo era evidente: a investigação formalista dos signos em nada colaborava para o utilitarismo que se reivintudo, o artista que se voltasse para a materialidade da linguagem e mente distintas. Por isso, a idéia de cultura como matéria, legado das manifestações da produção material e na análise da produção

de uma semiótica política. Saudável entre semiótica e política, embora estejamos longe de talar entendeu Bóris Schnaiderman (1979), e retomar a rota desviada pelo evidentes nesse sentido começam a surgir no final dos anos 50, na dando momento favorável para serem novamente ativadas. Sinais científicas do construtivismo não abortaram, ficaram apenas aguarque o golpe sobre o conjunto dessas atividades fosse mortal. As idéias dito que nem o descrédito nem o ostracismo foram suficientes para tervenções semióticas na Rússia. Nela é possível admitir uma relação tura. Olhando por esse viés, apreenderemos uma outra estera das innas teóricas que se ocupavam do fenômeno da comunicação na culuma retomada do espírito semiótico comprometido com as disciplias discussões que se iniciaram em Tártu mostraram, desde o início. investigações do campo polêmico para resgatar "elos perdidos", como Estônia. Coube aos semioticistas da Universidade de Tártu desviar as texto cultural tão impregnado de idéias construtivistas. Por isso acrefala-se muito mais das perdas. Há outros vértices a considerar nesse fluxo da História. Os seminários de verão, os cursos, as publicações e Esse quadro apresenta um jogo de perdas e ganhos. Contudo.

<mark>8</mark>ens. Por isso, o aspecto fundamental que consagrou as pesquisas do campos da ciência, com a participação de pesquisadores atuantes em nhagem da eslavística: retomada de uma pesquisa que envolve vários diversas linhas de investigação, em prol do conhecimento das lingua-Trata-se de uma retomada das tradições científicas na melhor li-

grupo como escola foi a abordagem dos sistemas de signos da cultura à luz de uma focalização sistêmica, capaz de considerar os diversos ramos de sua constituição.

Chegamos assim ao outro lado da questão colocada anteriormente — sobre o núcleo conceitual duro do processo de alfabetização semiótica proposto pela ETM. Se o núcleo conceitual da ETM gravita em torno da noção de cultura como texto, tal como foi possível acompanhar o caso russo, quais as estratégias ou quais os instrumentos teóricos que os semioticistas desenvolveram para alcançar a meta da alfabetização indispensável para a compreensão desse postulado?

Para a análise correlativa dos sistemas semióticos no interior da cultura a ETM recorreu à noção de sistema modelizante e à teoria da modelização. Isso faz parte de um outro percurso de raciocínio interrelacionado com o que já apresentamos até agora.

#### Início de uma Outra História

escrita, como também para as manifestações orais das obras folclóricas. orientação elementar das pesquisas se definia pelo confronto e pelas eslavas, caso de Filip F. Fortunatov (1848-1914). Já por essa época, a linguas vernáculas visto que, em suas manifestações, reinava a difolclore passou a ser considerado fonte inestimável para o estudo das vários dialetos uma contribuição inegável ao alvo que perseguiam. O Sem ignorar as particularidades de cada campo, os eslavistas viam nos leis gerais da língua uma prioridade, voltou-se não só para a literatura relações. O grupo de Fortunatov, por exemplo, ao fazer do exame das da o berço das pesquisas lingüísticas. Desde o século XVIII, especialiscumpriu um deslocamento geográfico "binário", consagrando a atuatas se dedicavam ao estudo das línguas, das literaturas e das civilizações ção integrada das tradições científicas. Moscou sempre foi considera-1996) demonstra como o pensamento semiótico dos teóricos russos 60, se desenvolveu no eixo Tártu-Moscou, Bóris Uspiênski (Uspenski), Ao examinar a gênese da escola semiótica que, a partir dos anos

versidade da fala cotidiana e os dialetos em sua dinâmica cultural. Aí se constituiu o Círculo Lingüístico de Moscou que, mais tarde, formou uma composição com o grupo da OPOIAZ de Petrogrado (Petersburgo), onde os chamados formalistas se empenhavam em estabelecer a ciência da literatura com base na investigação da estrutura da linguagem poética, precedidos pelos estudos pioneiros de Aleksandr Potiebniá (1835-1891). Tais centros são considerados o berço da semiótica russa no século XX: não uma sede, mas um *lugar* no sentido amplo do termo.

A presença de dois "centros culturais", um em Moscou, outro em Petrogrado, embora sustentasse o predomínio de uma bipolaridade cultural, ainda segundo Uspiênski, não pode ser entendida como determinante. Se é verdade que a semiótica da cultura se desenvolveu pari passu com a semiótica da arte, é preciso inserir nesse mapeamento Kiev e Novgórod – pólos de grandes manifestações artísticas. Moscou sempre esteve ligada à cultura de Kiev que, por sua vez, era a grande adversária de Novgórod, centro por excelência da arte dos ícones medievais. Tais contrastes não podem ser desconsiderados quando se fala em tradições culturais na Rússia. Disso os estudiosos de Tártu nunca se esqueceram. Por isso, ao denominarem o conjunto das investigações Escola de Tártu-Moscou, sabiam que tal nome não seria capaz de abarcar todos os centros de pesquisa comprometidos com a investigações semiótica.

Por isso a ETM não pode ser pensada nunca em relação a uma sede específica. Seu lugar não ocupa o espaço geográfico circunscrito, mas, sim, o espaço das idéias em trânsito. Peeter Torop não hesitou em denominar a ETM de um modo radical: definiu-a como "escola invisível". E hoje, essa denominação firma-se cada vez mais, quando Tártu já não é mais espaço para os debates criadores de linguagens e conceitos, mas de publicações — os volumes da *Semeiotiké*, os TSS — que congregaram, e continuam acolhendo, trabalhos variados conferindo unidade científica à pesquisa nela desenvolvida (Torop, 1983-1984, p. 91).

Os sistemas de signos, alvo do interesse inicial do grupo, eram literatura, religião, mito e folclore, cinema, teatro, ritos, entendidos como sistemas culturais que exprimem o estatuto de texto. Para de-

sempenhar tal investigação, a escola contou com pesquisadores de diversas áreas: lingüistas (Viatcheslav Ivánov, Isaak Revzin, Vladímir Topórov); folcloristas (Eleazar Mielietínski, Dmitri Segal); orientalistas (Aleksandr Piatigórski, Bóris Ogibenin); teóricos da literatura (Iúri Levin, Iúri Lótman, Bóris Uspiênski). Com isso, como lembra Uspiênski, a ETM foi um ponto de convergência de diferentes campos de interesse, uma autêntica manifestação de interciência nos moldes mais típicos da tradição eslava. É essa variedade que se entendia como pesquisa semiótica.

Antes, contudo, de firmar uma linha de investigação temática, houve muitas pesquisas práticas. Grande parte delas motivadas pela informática, que sugeria um modo de conduzir a pesquisa sobre a linguagem à luz da cibernética, das teorias da informação e da comunicação.

Os primeiros trabalhos autodenominados pesquisa semiótica tratavam das máquinas de tradução e da lingüística matemática. Entre 1955 e 1956, V. V. Ivánov, I. I. Revzin e B. A. Uspiênski fundaram, em Moscou, uma associação para o desenvolvimento das máquinas de tradução, guiada pela necessidade de discussão teórica sobre o conjunto da atividade comunicativa. Muitos eventos foram organizados para dar conta das novas preocupações. Estudos sobre a semiótica da língua; semiótica lógica; tradução automática; semiótica da arte; mitologia; descrição da linguagem como sistema não-verbal de comunicação; semiótica do rito e outros (Uspenskij, 1996, p. 8) formavam uma grande área de interesse.

Contrariamente ao que se poderia supor, semiótica não era considerada uma prática de investigação científica e muito menos ciência. Só em agosto de 1960 deixou de ser disciplina autônoma para se integrar à pesquisa em ciências humanas junto ao Departamento de Tipologia Estrutural das Línguas Eslavas, no Instituto de Eslavística da Academia de Ciências. Em 1962 aconteceu o simpósio sobre o estudo estrutural dos sistemas de signos, organizado conjuntamente pelo Instituto de Eslavística da Academia de Ciências de Moscou e pelo Conselho para a Cibernética.

um sistema codificado por algum tipo de signo. mica que regulava seu funcionamento dentro de uma certa ordem nida como ciência dos sistemas de signos transmissores de informa-Para isso seria fundamental pensar os sistemas como linguagem – conjugação de sistemas de signos; era preciso compreender a dinâpara o ordenamento da cultura. Não bastava admitir a cultura como pp. 9-14), tomando a comunicação como coordenada fundamental lho num mundo contingente", como advertira Norbert Wiener (1993. da comunicação, abre as portas da pesquisa semiótica para o "trabações. Tal concepção, vinculada à teoria matemática da informação e das mensagens. Segundo essa perspectiva, a semiótica pode ser deficibernética a descoberta dos mecanismos de controle para a eficácia do código, do qual nada escapa, como afirmava Jakobson, deve-se à tica e cibernética. Se se deve à lingüística a descoberta da prevalência também das descobertas alcançadas graças à parceria entre lingüíscessidade de entender os sistemas da cultura como linguagem, como A pesquisa semiótica assim concebida surge não apenas da ne-

O modelo cibernético tornou-se instrumento para a compreen-são do homem como sistema semiótico; da arte como linguagem; da cultura como mecanismo de memória ou de controle. Com isso, o campo de atuação da semiótica se ampliou, abrangendo os sistemas que, embora não fossem lingüísticos, não eram destituídos de linguagem uma vez que eram dotados de mecanismo de tradução, ou de recodificação. Para firmar suas características distintivas, tais sistemas foram denominados sistemas modelizantes de segundo grau. Neles se encontraram os elementos para sistematizar o estudo semiótico da cultura segundo seu núcleo conceitual duro: a noção de que os sistemas semióticos constituem o texto da cultura. Por isso o estudo sobre os sistemas modelizantes tornou-se o eixo central da disciplina semiótica da cultura.

Percebe-se que, para chegar a esse conceito, houve um longo processo de amadurecimento não só das atividades como também das pesquisas práticas. Nesse sentido, o conceito de sistema modelizante é síntese também do processo de ensino-aprendizagem dessa escola de

semiótica e cultura. Antes de apresentar aspectos fundamentais de sua constituição vale esquematizar um pouco esse trajeto.

É possível distinguir quatro períodos na história do grupo:

- 1º 1958-1964: introdução de modelos matemáticos, cibernéticos e lingüísticos nos estudos sobre a cultura, sobretudo no nível programático.
- 2º 1964-1970: intensivo desenvolvimento de modelos semióticos para sistemas culturais particulares.
- 3º 1970-1973: formulação de modelos globais de cultura e de universais culturais.
- 4º 1973-1974: refinamento de detalhes sobre teorias culturais e aplicações à história e tipologia da literatura e cultura russas.

Também o conjunto teórico abrange quatro conjuntos de pro-

- 1º Conceitos de modelo, sistemas dinâmicos, invariantes-variações; hierarquia; oposições binárias e equivalências; signo; expressão e conteúdo; função; código e mensagem; informação e comunicação.
- 2º Desenvolvimento de uma metalinguagem semiótica unificada a partir da qual fosse possível formular teorias, modelos e tipologias para a cultura e para os textos culturais em geral, isto é, uma semiótica da cultura.
- 3º Usando o mesmo vocabulário teórico, modelos e teorias, procurou-se estender a análise semiótica para esferas culturais específicas como cinema, mito, literatura.
- 4º Modelos descritivos baseados nos dois estágios anteriores foram estabelecidos para fenômenos e formações históricas individuais.

Evidentemente, esse esquema é um mero recurso didático de nossa compreensão da escola. Não se deve acreditar, em momento algum, que ele foi uma estratégia estabelecida *a priori*. Nele, contudo, é possível localizar os pressupostos do conceito de modelização.

### Os Sistemas Modelizantes da Cultura

Isso posto, resta o desafio de compreender aquilo que se tornou o tema central das escolas de verão e a chamada dos seminários nomeados *Escola de Verão sobre os Sistemas Modelizantes de Segundo Grau*. É para a noção de sistema modelizante de segundo grau que se encaminha agora essa reflexão.

Por sistemas modelizantes entendem-se as manifestações, práticas ou processos culturais cuja organização depende da transferência de modelos estruturais, tais como aqueles sob os quais se constrói a linguagem natural. Carente de uma estrutura, o sistema modelizante de segundo grau busca sua estruturalidade na língua, que somente nesse sentido pode ser considerada sistema modelizante de primeiro grau. Assim considerados, todos os sistemas semióticos da cultura são modelizantes uma vez que todos podem correlacionar-se com a língua.

Nesse aspecto, a abordagem da ETM apresenta um contraponto ao logocentrismo bakhtiniano centrado na palavra. Para Bakhtin,

A semiótica se ocupa principalmente da transmissão da comunicação preparada previamente mediante um código dado com anterioridade. Entretanto, no discurso vivo, estritamente falando, a comunicação se cria pela primeira vez e não existe na realidade nenhum código (Bakhtin, 1982, p. 369).

É contra essa idéia de comunicação sem código que me parece se colocarem as formulações dos estonianos segundo os quais nenhum sistema semiótico pode prescindir de codificação por meio de um sistema de signos.

O fato de a língua natural ser considerada sistema modelizante de Primeiro grau não deve ser entendido como fonte de privilegiamento ou reducionismo das particularidades específicas de cada sistema. A língua natural funciona aqui como um programa para a análise de arranjos cuja configuração é particular e específica. Se o contexto geral por onde se encaminharam essas formulações é o da semiótica sistêmica, não se pode perder de vista a dinâmica correlacional de interligação. Embora o sistema lingüístico tenha sido considerado de primeiro grau,

ele não deixa de ser modelizante. A preocupação com os sistemas modelizantes da cultura surge em função da necessidade de examinar suas linguagens no sentido de valorizar o potencial comunicativo de suas práticas, manifestações ou fenômenos. Como, porém, estudar a linguagem de sistemas carentes de um tipo de organização? Compreender esse problema foi tarefa da teoria da modelização.

Embora a proposta de semiótica sistêmica seja conduzida pela teoria e análise dos modelos como forma de intervenção a partir de correlações, não é bem o modelo o foco do estudo da teoria dos sistemas modelizantes de segundo grau.

Sabemos que conceito de modelização funda-se em, pelo menos, dois pressupostos básicos: um diz respeito à idéia de que a transformação dos sinais em informação é um processo genuinamente semiótico uma vez que resulta na tradução desses sinais em signos; o outro, à noção de que nenhum sistema semiótico é dado ao pesquisador mas, sim, construído (Zalizniák, Ivánov, Topórov, 1979, p. 84). Modelizar, contudo, não é reproduzir modelos e sim estabelecer correlações a partir de alguns traços peculiares. Implica antes a adoção de uma espécie de algoritmos cujo resultado mostre que o objeto modelizado jamais resultará numa mera cópia.

Modelização¹ é um termo forjado no campo da informática e da cibernética, particularmente porque provém dessa última a noção de sociedade como conjunto de sistemas caracterizados pela interdependência e auto-organização, isto é, por modos particulares de comportamento. Na modelização os modelos são sempre generalidades, daí sua capacidade de construir linguagem. Como diria Jakobson, não é a estrutura pronta o alvo do interesse, mas a estruturalidade do sistema onde a(s) estrutura(s) opera(m). Para os semioticistas, modelizar é construir sistemas de signos a partir do modelo da língua natural. Contudo, cada sistema desenvolve uma forma peculiar de linguagem e, no processo de descodificação do sistema modelizante, não se volta para

o modelo da língua, mas para o sistema que a partir dela foi construído. Assim,

[...] a construção de diferentes sistemas semióticos, um sobre o outro, em que o superior modeliza o inferior, torna-se possível porque a semântica de cada um desses sistemas artificiais (por exemplo, das metalinguagens lógicas) pode ser discutida não só através de sua relação com os sistemas superiores, mas também pelo recurso à língua natural que, em última análise, lhes serve de fonte (Zalizniák, Ivánov, Topórov, 1979, p. 87).

A idéia básica da modelização é, portanto, a possibilidade de considerar tanto as manifestações, os produtos ou atividades culturais quanto organizações segundo qualquer tipo de linguagem e, conseqüentemente, como texto.

O conceito de modelização unificou as pesquisas do grupo conferindo identidade a um projeto semiótico avançado. O grande ganho foi sem dúvida a formulação de um instrumento teórico capaz de dar conta do deslocamento das investigações sobre um sistema de signos — os signos verbais — a outro — o vasto contingente de signos comunicativos não-verbais da cultura. Com isso,

[...] semiótica, cibernética, teoria da modelização etc. são repensadas como um capítulo da história da ciência da informação resultante, em outro sentido, de seus teoremas fundamentais relativos à função semiótica, à função de controle ou programação, à função modelizante etc. dos sistemas e processos informacionais cujo campo, do vivente ao artificial e ao histórico, é justamente aquele da informação (Prevignano, 1979, p. 19).

Além disso, o campo conceitual da modelização apresenta estratégias de análise capazes de levar adiante o processo de alfabetização semiótica no interior da abordagem sistêmica. Como espero ter demonstrado, trata-se de uma abordagem em que todo e qualquer sistema da cultura jamais poderá ser entendido como um sistema isolado e rigorosamente acabado. Por conseguinte, um texto da cultura só pode existir como uma organização solidária de outros textos. A necessidade

Modelização é, igualmente, um conceito da semiótica discursiva de origem francesa onde significa a construção de modelos para garantir a possibilidade de falar das coisas.

de conferir um rigor científico maior a tais conceitos levou os semioticistas à publicação das teses sobre os sistemas de signos cujas diretrizes elementares estão esboçadas a seguir.

### Teses para uma Análise Semiótica da Cultura

Como se afirmou anteriormente, os problemas colocados pela cibernética e pela semiótica têm sua parte de responsabilidade no desenvolvimento da escola como corrente científica nos anos 60, por conseguinte, da instalação dos seminários de verão. O seminário de 1964 tornou-se um marco para a consolidação da investigação: nele são apresentadas as *Teses para uma Análise Semiótica da Cultura. Uma Aplicação aos Textos Eslavos*, assinadas por V. V. Ivánov, I. M. Lótman, A. M. Piatigórski, V. N. Topórov, B. A. Uspiênski. Segue-se, a partir de então, a publicação periódica dos trabalhos na revista *Σημειιωτικη. Trudy po znakovym sistemam* (*Semiótica. Trabalhos sobre os Sistemas de Signos*). Esses trabalhos foram publicados sistematicamente graças à força centralizadora de lúri Lótman, autor do primeiro volume da série: um caderno denominado *Lições de Poética Estrutural* (1964), que forneceria as diretrizes para a análise semiótica fundada no princípio da modelização.

Por ocasião da quarta conferência, em 1970, o seminário foi denominado, pela primeira vez, estudos de *semiótica da cultura*, tendo como epíteto a sentença: "Toda atividade humana em desenvolvimento troca e armazena informação por meio de signos e apresenta uma certa unidade". Aquilo que fora considerado uma atitude ousada na época consolidou-se como força, não apenas de uma tese para a compreensão da cultura, como também do direcionamento de uma nova disciplina teórica.

As Teses para uma Análise Semiótica da Cultura firmam a Semiótica ca como uma ciência para o estudo da semiose, vale dizer, do processo de transmissão e transformação de mensagens. A Semiótica da Cultura, por sua vez, examina semioses específicas: processos de cultivos

da mente pelas civilizações. Ou, dito de outro modo: as semioses que transformam a informação em texto e este em estrutura pensante, em memória. Trata-se, portanto, de uma disciplina teórica para o estudo dos mecanismos de funcionamento das transmissões. Mecanismo entendido como operação elementar da abordagem semiótica uma vez que se firma como capacidade transformadora de um sistema. Como se pode ler numa das teses:

O mecanismo da cultura é um dispositivo que transforma a esfera externa em interna, a desorganização em organização, os profanos em iniciados, os pecadores em justos, a entropia em informação (ver p. 101 deste livro).

Por isso, a Semiótica da Cultura funda o moderno conceito de texto como um novo domínio de idéias científicas onde operam as mais radicais formas de semioses.

sintese da própria semiose. Deles tratam as teses de 1964. Vem ser considerados tanto seu objeto de estudo primordial quanto a é o conceito-chave da semiótica da cultura, os sistemas modelizantes demecanismos de construção e produção das significações. Se a modelização lizantes esse será a linguagem sem a qual não se chega ao signo nem aos ralidade. Se existe um privilegiamento no estudo dos sistemas mode-Partida apenas o sistema cuja organização reproduzia um tipo de estrutu-Pliação do conceito de linguagem na cultura. Tomou-se como ponto de língua/cultura. Tal foi a estratégia metodológica empenhada na amgrau, criando uma metodologia particular para focalizar a correlação tomavam a língua natural como um sistema modelizante de primeiro a cultura aparece como conjunto de línguas heterogêneas – língua da arte define como semiótica da cultura. Do ponto de vista de sua organização, orientação diferente da semiótica americana, da francesa, da polaca e se de segundo grau" mostra que a semiótica russa se encaminha por uma como programa de uma "escola para o estudo dos sistemas modelizantes (pintura, cinema, literatura), da mitologia, da religião e outras - que gundo B. Uspiênski, o fato de os seminários e cursos serem concebidos Não se trata, porém, de uma teoria semiótica de caráter geral. Se-

Em linhas gerais, as *Teses* apresentam os conceitos básicos da escola que se constituíram como grandes balizas teóricas da disciplina. Sintetiza os seguintes pressupostos:

- 1. Discussão do campo conceitual da cultura de um ponto de vista semiótico. Por um lado, trata-se de atenuar a oposição entre natureza e cultura; por outro, de enfatizar a dinâmica da passagem da não-cultura a cultura como relação de complementaridade. Para isso, examina-se a relação entre a Rússia e o Ocidente segundo as configurações culturais relacionais. Chega-se, assim, ao conceito de cultura como fenômeno interativo sem existência isolada e como um campo conceitual unificado fundado no processamento, na troca e na armazenagem de informação.
- Interdependência como forma de eliminação das dicotomias a partir da valorização do paradigma interno das culturas suscetíveis de correlação.
- 3. Concepção do texto como unidade básica da cultura, e não do sistema lingüístico. Nesse sentido, uma dança, uma cerimônia, uma obra de arte e muitos outros produtos e manifestações culturais são considerados texto. Do conceito semiótico de texto não se elimina a seqüência de signos, pelo contrário, o moderno sistema audiovisual da cultura opera com essa potencialidade dos textos contínuos orientados para o receptor. A cultura como texto implica a existência de uma memória coletiva que não apenas armazena informações como também funciona como um programa gerador de novos textos, garantindo assim a continuidade.
- 4. Toda cultura pressupõe uma linguagem natural que funciona como modelo universal para os sistemas modelizantes da comunicação mais vasta.
- 5. Texto é o conceito fundamental da abordagem semiótica porque nele é possível situar: a passagem da informação para texto; uma codificação; sistemas modelizantes de segundo grau. Análise da arqueologia semiótica da eslavística e suas transformações.
- 6. A estruturalidade dos sistemas garante não apenas a organização interna mas também a desorganização externa (entropia) sem a

qual nenhum dinamismo é possível. Nisso reside a importância da memória para a experiência futura em que o texto funciona como programa e como estímulo à policulturalidade. Isso sem perder de vista a condição da cultura como sistema fundado na linguagem natural.

- O problema da tradução dentro de uma única tradição favorável, assim, à interação dos opostos.
- O funcionamento da cultura a partir das relações entre estruturas de diferentes sistemas.
- Tendências à diversidade e uniformidade como dois mecanismos básicos da cultura.

Os pressupostos das teses colocam na pauta do programa semiótico um avanço com relação à prática semiótica da interdisciplinaridade. Não apenas a cultura não pode jamais ser considerada um mecanismo isolado como sua abordagem exige diferentes pontos de focalização. Se, no início desse estudo, o foco era a prática da interciência, agora é preciso desviar o olhar para o enfoque da transdisciplinaridade.

## Campo Transdisciplinar da Semiótica da Cultura

A facilidade com que os semioticistas da Escola de Tártu-Moscou trabalharam as manifestações folclóricas e os mitos através do modelo cibernético de sistema denuncia um longo período de maturação prática, teórica e de exercício interdisciplinar antes de chegar à transdisciplinaridade.

Iúri Lótman, um dos grandes expoentes dessa escola, reconheceu que a ciência literária russa manteve ao longo de seu desenvolvimento um vínculo muito estreito com a investigação dos anos 20, guiando-se pelos resultados da lingüística estrutural, da semiótica, da teoria da informação, da cibernética. Assim, a semiótica teve de esperar o seu momento na evolução do pensamento para poder estabelecer-se com sua força potencial como disciplina autônoma seja no campo da fun-

damentação teórica, seja no campo da análise de qualquer objeto, seja como ciência autônoma e crítica da ciência.

Para Lótman e Uspiênski, "a semiótica, a exemplo da cibernética, da lingüística estrutural e da teoria física, é não somente uma ciência do século XX, mas ainda uma parte da cultura de nosso tempo. Ela está ligada organicamente ao espírito do tempo" (Lotman & Ouspenski, 1976).

O vínculo com as ciências é um forte diferencial em relação à semiologia propagada a partir da lingüística. Cada um de seus conceitos e formulações resulta de algum cruzamento com alguma área do conhecimento. Por isso Lótman nunca duvidou de que, "do mesmo modo como as obras de arte nascem em pontos de intersecção de várias tradições, gêneros etc., o pensamento novo só pode surgir no ponto em que traspassa um certo limite essencial" (Torop, 1983, p. 91).

Na melhor tradição da cultura eslava, a ETM desenvolve-se tendo por objetivo a correlação, temática e estrutural, entre vários campos da investigação científica. Se o objetivo foi a formulação conceitual para a descrição e comparação dos vários sistemas de signos, era evidente a necessidade de buscar correlações e instrumentos em várias áreas do conhecimento. Uma das características marcantes dessa atividade foi o intercâmbio permanente com as áreas do conhecimento envolvidas, cujo campo esquematizamos a seguir a título de exemplo.

### Semiótica da cultura e sua vizinhança científica

TEORIA LITERÁRIA. Ao considerar a literatura como uma variedade de sistema de signos, os estudos literários procuram constituir a ciência literária fixando como objeto de estudo a "literariedade" (Jakobson) e, consequentemente, o "procedimento" (Chklóvski). LINGUÍSTICA ESTRUTURAL. Do estudo das partes e funções em relação ao todo herdou-se a noção de estrutura como um conjunto de diferenças, por exemplo, significante-significado. Esse foi o ponto de partida para entender a estruturalidade em linguagens que não são dotadas de estruturas tais como as da língua. Considerando

que a estrutura da linguagem está fundada na relação entre paradigma e sintagma, os teóricos trataram de estender tal paradigma aos sistemas de signos da cultura.

Semiótica. Da teoria geral dos signos herdou-se a compreensão da significação como *semiosis* e propriedade do signo que só pode ser compreendido à luz de outro signo, tornado, assim, núcleo fundamental do estudo em ciências humanas. Considera-se, assim, a passagem de um sistema a outro.

CRÍTICA DA ARTE. Criou a necessidade de operacionalizar a linguagem num outro nível de relações. Ainda que destituída de elementos lingüísticos, a linguagem da arte revelou-se um sistema codificado fundado em convenções. Favoreceu a compreensão do diálogo entre manifestações artísticas e produtos culturais e científicos. A experimentação aproxima arte, ciência, técnica como esferas inter-relacionadas da cultura.

CIBERNETICA. O conceito de sistema como um conjunto de invariáveis dentro de variáveis orientou a análise dos comportamentos e dos códigos culturais. Daí também se formou a noção de processo comunicativo dependente de mecanismos básicos, como retroação e controle, no sentido de impedir a entropia (segunda lei da termodinâmica).

TEORIA DA INFORMAÇÃO E DA COMUNICAÇÃO. Valorização do processo comunicativo como troca interativa de códigos, levando os semioticistas a entenderem a comunicação como problema semiótico. Se, num primeiro momento, tratava-se de medir quantitativamente a informação de uma mensagem para a posterior análise de seu significado, depois a ênfase passou para o processo de recodificação que permeia todo o processo semiótico.

Lógica Matemática. Compreensão da estrutura da linguagem bem como de sua formalização tendo em vista a própria matemática como um conjunto de signos altamente concentrado no rigor de suas possibilidades e probabilidades.

Etnologia. Fornece elementos para analisar o funcionamento concreto da linguagem na vida do homem, com privilegiamento das

culturas etnográficas e a oralidade como complementaridade da cultura letrada.

ANTROPOLOGIA. A contribuição fundamental da antropologia está na valorização da troca como o principal mecanismo interativo entre os agrupamentos humanos. Além disso, está a valorização do homem, de suas manifestações culturais (formas ritualísticas de comportamento social), como conjuntos heterogêneos e interrelacionados, produtores do *homo semioticus* que cria e organiza os sistemas da cultura. Não é possível deixar de fora a prática da interpretação como agente mobilizador dos encontros culturais.

BIOLOGIA MOLECULAR. Possibilidade de entender a vida como código e consequente aproximação entre a noção de código genético e código verbal graças à similaridade de constituintes, os componentes discretos que servem para a construção das significações. Neurobiologia. A classificação das afasias, a partir do mapeamento das lesões nos hemisférios cerebrais, aproxima a pesquisa médica do campo da comunicação. Possibilidade de compreender a to-

NEUROLINGUISTICA. Importância da estrutura da linguagem e dos processos de seleção e de combinação para a topografia do cérebro.

pografia do cérebro e suas regiões.

ECOLOGIA COGNITIVA. Diz respeito à necessidade de considerar a vida e os organismos vivos como sistemas integrados. Nesse sentido, a cultura revela amplas possibilidades cognitivas se sua constituição sistêmica for entendida como forma de conhecimento das interações sígnicas nos vários níveis e esfera de sua manifestação. Para isso contribui a noção de sistema modelizante.

Esse quadro, que está longe de ser completo, tem uma única função: mostrar que a constituição da disciplina semiótica da cultura na Rússia é decorrência do ambiente de fermentação artístico-cultural, subsidiado por uma ampla pesquisa científica no vasto campo da tradição. Se, via de regra, apenas a vanguarda artística é reconhecida como mola propulsora desse movimento, o quadro ora apresentado procura ampliar o espectro do enfoque, valorizando, igualmente, o papel

das vanguardas científicas que não foram menos importantes para a consolidação do pensamento teórico. Somente assim o binômio arteciência pode ser realmente percebido como um conjunto de impregnação mútua. Tal foi não só a diretriz que marcou a atividade dos centros da investigação poética e lingüística como também o terreno favorável para a expansão da semiótica.

### Desdobramentos da Escola de Tártu-Moscou

A ETM teve uma vida breve, mas seus desdobramentos continuaram após o encerramento das atividades em 1974.

Quando chega nos anos 80, a pesquisa da Escola de Tártu se vê diante de outros problemas. Por exemplo: a criação cultural, a textual e a de linguagem passam a ser entendidas como processos relacionados e modulados psicofisiologicamente, partindo-se da estrutura dos hemisférios cerebrais. Roman Jakobson, Iúri Lótman, Viatcheslav Ivánov, A. R. Luriá são os desbravadores dessa área. Apesar da urgência dos estudos, orientações elementares foram mantidas e mostram-se como resultados de uma expansão contínua.

Tão importante quanto considerar a disseminação das tradições culturais por diferentes espaços é admitir que seus centros de investigação não constituem pesquisas de grupo solidamente construídas como um edifício. Desde os movimentos dos anos 20, os estudos e as experiências dentre os russos destacam-se pela mobilidade. Tal dinamismo trouxe vantagens e desvantagens tanto para a arte de vanguarda como para os estudos teóricos literários, lingüísticos e semióticos. A vantagem foi a facilidade de deslocamento de um espaço para outro: o Círculo Lingüístico de Moscou praticamente se transferiu para Praga quando Jakobson deixou a Rússia nos anos 20; as teorias formalistas ou mesmo de Mikhail Bakhtin foram divulgadas, para não dizer publicadas, em línguas ocidentais antes mesmo de terem o merecido reconhecimento entre os russos; os trabalhos dos semioticistas se expandiram em outras "escolas". Contudo, a "ocidentalização" é um

que se desenvolveu na ETM. isso contribui o reconhecimento e legitimidade do alcance teórico desfazer alguns rótulos e reconsiderar posições equivocadas. Para como de seus desdobramentos nesse final de século, é fundamental mensão minimamente coerente dos rumos da semiótica russa bem paço na cultura de mídias digitais? No entanto, para se ter uma di-Lótman os caminhos precursores da semiótica do chamado ciberestexto de dimensão planetária? Quem reconhece nas pesquisas de cer em Lótman e Uspiênski os teóricos da noção de cultura como como resposta ativa na interação comunicacional? Como reconhea Benveniste? Como atribuir a Jakobson o vislumbre das noções sobre o dialogismo no conceito de recodificação ou transcodificação sobre a enunciação com o peso de uma teoria anterior, por exemplo, conhece em Bakhtin-Volochinov os formuladores de uma pesquisa sentido, os conceitos principais muitas vezes são flagrados pelas lenora são continuadores de Saussure ora ciberneutas precoces. Nesse estão condenados a ser tão-somente estruturalistas, no sentido mais tes de teorias que se consagraram muito posteriormente. Quem reples cristão, ora um pós-estruturalista; os semioticistas estonianos que paralisam a dinâmica da teoria. Jakobson e o Formalismo Russo risco a ser considerado, sobretudo quando cria rótulos reducionistas limitado do termo; Mikhail Bakhtin ora é um marxista, ora um sim-

A ETM, na visão de Peeter Torop, "existe como uma íntima unidade científica, como uma coexistência unida de múltiplas tendências divergentes", embora não seja o abrigo de uma ciência de grupo, articula uma unidade conceitual. Mesmo na época dos seminários de verão, a maioria dos pesquisadores, por exemplo, residiam fora da Estônia, e muitos dentre eles nunca se encontraram. Contudo, mesmo se ocupando "dos problemas semióticos em aspectos bem diferenciados e na base dos mais diversos materiais", a conceptualização teórica não foi abalada. Hoje é possível dizer que a escola "existe como uma força centrípeta que não permite que essas obras dispersem" (Torop, 1983, p. 91). A condição de "escola invisível", como a definiu Torop, é um jano de dupla face: ao mesmo tempo em que mostra a

potencialidade de levar adiante o diálogo entre diferenças, tem o poder de não projetar devidamente a riqueza do campo conceitual. Não cabe aqui a busca das razões para tal ocultamento mas, sim, defender a presença viva dessa tradição bem como os termos de sua tradução na cultura científica contemporânea.

Os seminários da escola de verão deixaram de ser realizados nos anos 80. Tártu tornou-se um centro de publicação, embora continue sendo uma ponte importante entre o Ocidente e o Oriente. Atualmente, além do interesse pelo processo semiótico, grandes esforços são dirigidos para investigar a tradição da ETM. Como afirma Peeter Torop,

A semiótica da cultura, que atingiu o auge internacional em 1973, tem sido uma constante em Tártu. Por um lado, tem funcionado como um mediador interdisciplinar para as tendências dos centros culturais de pesquisa, por outro, novas disciplinas semióticas estão surgindo nas fronteiras da semiótica da cultura, abrindo o caminho da semiótica como disciplina própria. No momento, as possibilidades de inovações são essenciais para os semioticistas de Tártu (Torop, 1998, p. 12).

Nesse sentido, há muitos campos de investigação que se denominam estudos de semiótica aplicada que desenvolvem abordagens muito próximas dos pressupostos da ETM. Contudo, nem sempre a voz que vem da Rússia pode ser modelizada em algum conjunto mais organizado. Vejamos.

#### Campos da semiótica aplicada

Sociossemiótica. Campo da teoria da linguagem que examina a linguagem verbal como um fenômeno social no sentido de explorar forças e processos políticos em sua ação enquanto texto ou discurso. Trata-se de uma conjugação da sociologia com a lingüística com o objetivo de buscar as relações entre linguagem e ideologia, ou sociedade e significação com ênfase nos processos de produção de sentido, em função dos usos sociais dos sistemas semióticos. Há que ressaltar ainda a sutil distinção da noção que atribui

poder ao sentido, em vez de sentido ao poder. Os estudos de filosofia da linguagem elaborados nos anos 20 pelo círculo de Bakhtin são os precursores dessa linha. O pensamento ocidental consagrou a análise do discurso e da enunciação como sociossemiótica e tem em M. K. Halliday e Julien Greimas seus expoentes.

Semiótica Discursiva. Empreendimento semiótico lançado pelo semioticista francês Algirdas Julien Greimas nos anos 60, para compreender a dimensão sensível da significação ou da semiose em ato. Não se trata de buscar o sentido dos textos, mas de compreender como o sentido é construído nas práticas discursivas. Trata-se, portanto, de estabelecer estratégias para a análise do devir do sentido e da mutação dos regimes de sentido. A semiótica discursiva também se define como sociossemiótica e como semiótica da cultura ao valorizar as práticas sociais como práticas significativas onde se constituem os valores.

Biossemiotica. No campo da biologia, a natureza semiótica do organismo em seu ambiente foi descrito sistematicamente por Jakob von Uexkül (1864-1944). Ambiente não é "externo", mas "Umwelt subjetiva". Umwelt é o modo como o ambiente é representado à mente do organismo. Existem tantos tipos de Umwelt quanto de organismos. Cada espécie e cada organismo só pode perceber a estrutura biológica de seus receptores, seu cérebro, e sua perspectiva específica que seu ambiente permite perceber. O organismo é um receptor de sentidos com órgãos perceptuais e operacionais no ambiente cujos objetos são definidos como correntes de significação.

ECOSSEMIOTICA. Estudo das inter-relações entre organismos e seu ambiente [Umwelt] a partir da perspectiva semiótica que eliminou a oposição entre o ambiente interno e o externo em favor de uma noção matemática de fronteira: filtro que estimula a tradução entre elementos internos e externos do sistema. O centro de interesse da ecologia semiótica não é o homo semioticus, mas o organismus semioticus. Nesse sentido, semiosis não se restringe a processos em organismos elaborados, a convenções culturais e sociais.

Semiótica das Mídias. Quando os produtos dos meios de comunicação de massa (rádio, televisão, cinema, propaganda, história em quadrinhos, revistas de entretenimento, fotonovela etc.) passam a ser considerados objetos do estudo semiótico em meados dos anos 60, surge o campo da semiótica das mídias. Não se trata de considerar a mídia em si, mas seu funcionamento discursivo como, por exemplo, o discurso ideológico da imprensa, os mitos gerados pela publicidade. Roland Barthes e Umberto Eco são os teóricos que, nos anos 60, trataram de entender esse funcionamento no sentido de desvendar neles camadas de sentidos não explicitamente colocados. Em tempos de "hipermídias", contudo, as mídias estão além da realidade dada por trás dos signos. Inicia-se um período de redefinição de mídia ante a pluralidade de mediações.

Semiótica Cultural. Uma das questões centrais da antropologia diz ressa sobre a semiodiversidade realizada pelo antropologo brasileiro no espaço e tempo da cultura. Esse nos parece ser o caso da pesquise tem notícia de algum contato entre eles. Muitos dos estudos insgação antropológica tentando dar conta da interpretação das de intervenção. Embora tanto Lótman quanto Bakhtin tenham demente à semiótica cultural de Lótman e da ETM. Contudo, não dela. A antropologia interpretativa de Geertz caminha paralelaculturas e de todo o processo semiótico que gravita em torno votado pesquisas específicas ao problema da dialogia cultural, é de processos de recodificação resultantes nos mais diferentes tipos não é um nível puramente descritivo dos sistemas culturais, mas pergunta "Como eu posso interpretar a cultura?", o desafio hoje é questão o trabalho do antropólogo foi compreendido por Clifford peito à compreensão dos textos da cultura. Para responder a essa pletam o circuito de idéias que não foram passíveis de ser realizadas pirados pela concepção de Geertz dialogam com Lótman e compreciso lembrar que, num outro pólo de reflexão, está a investi-"como uma cultura compreende a si própria e uma outra?". Este Geertz como um trabalho de interpretação. Contudo, em vez da

Antônio Risério. No entanto, são duas pesquisas que caminham individualmente.

Cibersemiótica. Tudo o que se pode afirmar a respeito desse campo ainos principais temas desse campo são: o processamento dos códitivo encarar a semioticidade desse novo campo da cultura. Por ora, antes considerados - do biológico ao digital - tornou-se imperasignos. Com base nesses conceitos é possível compreender as linmática da modelização das línguas que dão suporte a esse diálogo. linguagens, os discursos criados pelo diálogo planetário, a problegos pela digitalização, a contaminação entre sistemas de diferentes também a percepção de relações de linguagem em sistemas nunca expansão da linguagem para além do campo lingüístico, como agenciada por processos ou redes digitais permitiu não apenas a recém-nascida cibercultura. Exatamente porque a comunicação ca se falou tanto em linguagem e em texto como no campo da guagens da comunicação contemporânea e de sua nova configudas interações que povoam o universo e da semiosfera como espaço como certo: a importância da concepção da dialogia como síntese da é especulação - nada está formalizado. Um dado porém tenho ração espacial que ocuparam o lugar dos meios. A propósito, nunfavorável para a interação necessária à evolução dos sistemas de

Talvez o maior desdobramento da ETM seja o legado de sua própria constituição como *escola*. Quem quiser se iniciar num processo de alfabetização semiótica para melhor se posicionar na cultura, sabe o endereço. Talvez esse seja o maior triunfo da ETM. Como surgiu de diálogos e debates orais, passando depois para o domínio da publicação escrita, ela consagrou um método da educação que, à distância, mobiliza a força viva dos campos conceituais.

Para a dinâmica dessa atuação da escola, que existe como academia, campo conceitual, centro de pesquisa, ponto de encontro de mentalidades, tem se dirigido a reflexão de Peeter Torop. Para ele, a Escola de Tártu-Moscou é um conceito mais amplo do que meramente o título de uma escola. Nem a morte de Lótman, nem a interrupção dos

seminários têm força suficiente para desativar essa escola que funciona, agora, no espaço da investigação científica que ela fundou.

#### Bibliografia

- Baran, Henryk (1974). "Introduction". Semiotics and Structuralism. Readings from the Soviet Union. New York, White Plains, pp. VII-XXVI.
- Bakhtin, Mikhail (1982). Estética de la Creación Verbal. Trad. Tatiana Bubnova. México, Siglo 21.
- Eco, Umberto (1990). "Introduction". In: LOTMAN, Yuri. Universe of the Mind. A Semiotic Theory of Culture. Trad. Ann Shukman. Bloomington/Indianopolis, Indiana University Press, pp. VII-XIII.
- EIKHENBAUM, Boris (1996). "La culture cinématographique. (Eléments pour un débat)". In: Alberd, François (org.). Les Formalistes russes et le cinéma. Poetique du film. Paris, Nathan, pp. 223-226.
- IVANOV, V. V. et al. (1998). Theses on the Semiotic Study of Cultures. Tartu Semiotics Library 1.
- LOTMAN, Iuri (1978). A Estrutura do Texto Artístico. Trads. M. C. V. Raposo & A. Raposo. Lisboa, Estampa.
- y del Espacio. Desiderio Navarro (org.). Madrid, Cátedra.
- LOTMAN, I. M. (1979). "Sobre o Problema da Tipologia de Cultura". In:
- Schnalderman, Bóris (org.). Semiótica Russa. São Paulo, 1979, pp. 31-41. Lotman, Jurij M. (1994). Cercare la strada. Modelli della cultura. Trad. N. Marcialis. Venezia, Marcilio.
- los Processos de Cambio Social. Trad. D. Muscheti. Barcelona, Gedisa.
- Ann Shukman. Bloomington/Indianapolis, Indiana University Press.
- Lotman, Jurij M. & Uspenskij, Boris A. (1973). "Introduzione". Richerche Semiotiche. Nuove tendenze della Scienze Umane nell'URSS. Clara Strada Janovic (org.). Torino, Giulio Einaudi, pp. XI-XXVII.
- Bompiani.

  1995). Tipologia della Cultura. Trad. Manila B. Faccani e outros. Milano,

- Lotman, I.; Uspenskii, B. & Ivánov, V. (1981). *Ensaios de Semiótica Soviética*. Trad. V. Navas & S. T. Menezes. Lisboa, Horizonte.
- LOTMAN, Y. M. & OUSPENSKI, B. A. (1976). Travaux sur les systems de signes. École de Tartu. Bruxelles, Complexe.
- Lucid, Daniel (ed.) (1977). Soviet Semiotics. An Anthology. Baltimore/London, The Johns Hopkins University Press.
- Machado, I. A. (1988). Analogia do Dissimilar. Bakhtin e o Formalismo Russo. São Paulo, Perspectiva.
- MARGOLIN, Uri (1994). "Moscow-Tartu School". In: GRODEN, Michael & KREISWIRTH, Martin (eds.). The Johns Hopkins Guide to Literary Theory & Criticism. Baltimore/London, The Johns Hopkins University Press, pp. 515-520.
- Menezes, Salvato Teles (1981). "Introdução". In: Lotman, Iuri e outros. *Ensaios de Semiótica Soviética*. Trad. S. Menezes. Lisboa, Horizonte, pp. 6-24.
- Portis-Winner, Irene (1994). Semiotics of Culture: "The Strange Intruder".

  Bochum, Brockmeyer.
- Prevignano, Carlo (1979). "Una Tradizione Scientifica Slava tra Linguistica e Culturologia". La Semiotica nei Paesi Slavi. Programmi, Problemi, Analisi. Milano, Feltrinelli, pp. 23-99.
- Sebeok, Thomas A. (1998). "The Estonian Connection". Semiotics Sign Systems Studies, n. 26, University of Tartu, pp. 20-39.
- Schnalderman, Bóris (1979). "Semiótica na U.R.S.S. Uma Busca dos 'Elos Perdidos'". Semiótica Russa. São Paulo, Perspectiva, pp. 9-27.
- Torop, Peeter (1983-1984). "El Fenómeno Lotman". Criterios. Estudios de Teoría Literaria, Estética y Culturología. Havana, n. 5-12, jan. 1983-dez. 1984, pp. 90-98.
- \_\_\_\_. (1999). "Cultural Semiotics and Culture". Σημειιωτικη. Semiotics Sign Systems Studies, n. 27. University of Tartu, pp. 9-23.
- Uspenskij, Boris A. (1996). Linguistica, Semiotica, Storia della Cultura. Bologna, Il Mulino.
- Wiener, Norbert (1993). Cibernética e Sociedade. O Uso Humano dos Seres Humanos. 9. ed. Trad. José Paulo Paes. São Paulo, Cultrix.
- Zalizniák, A. A.; Ivánov, V. V. & Topórov, V. N. (1979). "Sobre a Possibilidade de um Estudo Tipológico-estrutural de Alguns Sistemas Semióticos Modelizantes". In: Schnaiderman, Bóris (org.). Semiótica Russa. São Paulo, Perspectiva.

#### 2. A ESCOLA